[image: cover]

PERSPECTIVES CRITIQUES
Collection fondée par Roland Jaccard
et dirigée par Laurent de Sutter

Slavoj Žižek
ILS NE SAVENT PAS CE QU’ILS FONT
Le sinthome idéologique
Préface d’Olivier Surel
[image: ../Images/Puf_2014.jpg]

ISBN 978-2-13074-927-1
Dépôt légal — 1re édition : Point Hors Ligne, 1990
2e édition : 2016, mars
© Presses Universitaires de France, 2016
6, avenue Reille, 75014 Paris


        Žižek 1990
par Olivier Surel

        
            Jusque dans les critiques les moins philistines, la production philosophique de Slavoj Žižek est souvent associée à un style histrionique, qui serait solidaire d’un anarchisme méthodologique, tous deux prétendument symptomatiques d’une crise de la théorie critique au sens large. Ainsi s’étend autour de l’intervention théorique de Žižek une humeur sceptique. Le même scepticisme entourait les écrits de Jacques Lacan, mises à part quelques lectures magnanimes, comme celle de François Châtelet : dans un texte de 1967 destiné à un hebdomadaire grand public, Châtelet donnait « Rendez-vous dans deux ans1 » au moment de la parution des Écrits2 et marquait ce qui restait de Freud chez Lacan dans l’ordre de l’exposition, ce qui restait de la disparité systématique que suppose le déplacement dans les savoirs provoqué par la théorisation de l’inconscient. En deçà de critères systématiques, il y avait une sorte de fidélité au fait de l’inconscient dans le style « gongorique » de Lacan lui-même — un style, pour ainsi dire, à la hauteur de sa découverte. Au début des Écrits, Lacan rallongeait ainsi la formule de Buffon : « Le style, c’est l’homme… à qui l’on s’adresse. » Il y avait notamment là une tentative de troubler l’illusion d’une harmonie dans la communication du savoir, telle qu’il en identifiait notamment la source dans le discours universitaire.

            De là, et malgré une sérieuse tentation considérant ses interventions théoriques les plus récentes, il serait injuste d’affirmer que le style de Žižek n’est que la conséquence de l’adresse à un hypothétique sujet social-démocrate, ancré dans l’idéal du consensus communicationnel et dans les abstractions humanistes. Plus généralement, et au niveau des critères stylistiques de la transmission, on ne saurait non plus rattacher les écrits de Žižek trop directement à l’enseignement de Lacan à proprement parler ni, a fortiori, à la production philosophique des analystes. Dès lors il semble que nous devions plus avant faire la distinction entre l’« antiphilosophie3 » lacanienne et une « philosophie spontanée » des analystes (attendu qu’au-delà de l’expérimentation d’Althusser, qui évoquait en 1967 une « philosophie spontanée des savants4 », l’usage de cette catégorie ne suppose plus la prétention philosophique à réguler institutionnellement de tels discours). Les travaux de l’école slovène de critique lacanienne de l’idéologie5, dont Žižek est un représentant (au même titre que Mladen Dolar, Alenka Zupančič ou plus récemment Samo Tomšič), s’écartent manifestement d’une telle « philosophie spontanée » par la lecture patiente de la philosophie allemande et de ses interprètes. Et dans le présent remaniement d’une seconde thèse de doctorat, aux côtés d’autres composantes, se lit déjà la double extension créatrice de l’idéalisme allemand « passé au matérialisme » marxien et de l’antiphilosophie de Lacan, de son singulier « retour à Freud », marqué par le structuralisme linguistique.

            Considérant cette double extension créatrice, on peut trouver dans le présent texte l’indice d’une décision relative à l’adoption de la forme de l’essai dans l’exposition dialectique post-hégélienne. Décision dont on peut dire que Žižek trouve ici un précédent dans le style d’Adorno, qu’il qualifie d’antiphilosophique par son attention au particulier, comme stratégie de subversion de l’idéalisme. Sur ce point, nous pouvons évaluer la teneur d’un tel écrit : celle d’une critique, dans la forme de l’essai, des procédures de la critique de l’idéologie. Et le rôle de cette critique est ici de marquer les limites d’une analyse du discours (de l’École de Francfort à Althusser) qui ne tiendrait pas en même temps compte de la jouissance propre à l’expérience idéologique. En présence d’un tel essai, et au-delà de l’habitude universitaire consistant à accoler une méthode à un nom, il reste possible de proposer au fil des sections quelques points de navigation théoriques dans le présent écrit du « premier » Žižek.

             
*
*      *
 

            (1) Le transfert de la critique de Francfort à Ljubljana, ou l’évaluation du « retour à Freud » dans la théorie critique.

            (1a) Pars destruens

            Il s’agit tout d’abord pour Žižek d’établir un diagnostic précis quant au geste théorique de la « théorie critique de la société » (TCS) provenant de l’École de Francfort, geste cristallisé par La dialectique de la raison d’Adorno et Horkheimer. Lisant le « retour à Freud » spécifique à la TCS, Žižek indique qu’elle maintient dans un premier temps l’obstacle épistémologique existant chez Freud. Cet obstacle, c’est celui qui demeure entre la conception freudienne du refoulement répressif et celle de la sublimation des pulsions, depuis Le malaise dans la civilisation. Il peut être plus clairement traduit comme la tension entre « geste libérateur » et conservatisme résigné dans la pratique analytique, conservatisme traduit dans l’harmonisation des instances de l’inconscient (ça, moi, surmoi) en fonction de la demande sociale. Dès lors, il s’agit pour Žižek de rester fidèle au « retour à Freud » lacanien, qui consistait en une forme de « lecture symptomale6 » plus vaste : soit précisément, et au-delà d’une fétichisation dialectique de l’obstacle épistémologique (ou de l’échec pratique de la psychanalyse considéré comme indice de la contradiction sociale), une articulation de ce que Freud « produisait sans le savoir », et qu’il restait à articuler au point de vue théorique.

            Il y a certes d’Adorno à Lacan une fidélité à la découverte freudienne, avec toutes ses « antinomies », que manquent les tendances révisionnistes à la réorientation de la psychanalyse vers une ego-psychology, trop suspecte d’entretenir l’idéal d’une adaptation optimale des individus à leur environnement social. Mais si Adorno rend hommage au Freud « penseur bourgeois radical », qui produisait un discours soustrait à l’harmonisation systématique, il demeure, dans la théorie critique (du jeune Horkheimer à Habermas), un schème de réception naïf de la psychanalyse ainsi traduit par Žižek : si la psychanalyse est bien théorie de l’individu aliéné, alors elle doit impliquer l’idéal pratique d’une conjoncture désaliénée, d’une résolution ultime des contradictions. Ce qui constituerait, selon la lecture symptomale propre à Žižek, l’obstacle théorique majeur de la TCS cette fois-ci, et qui trouve son expression la plus manifeste dans l’intervention plus tardive d’Habermas, ici dépeint comme l’artisan néo-kantien d’une désexualisation du freudisme.

            (1b) Pars construens

            Sur un plan plus constructif, Žižek montre comment se voit localement modifié, chez Adorno, le concept même d’idéologie, qui aurait changé de vecteur depuis le totalitarisme : d’une argumentation pseudo-rationnelle bourgeoise, préservant le fétichisme de la marchandise, l’idéologie serait devenue, dans sa version fasciste, un appel au sacrifice irrationnel au service de la raison instrumentale. Cette analyse adornienne, Žižek la modifie notamment par celle, post-althussérienne, du groupe berlinois Projekt Ideologie-Theorie7, pour lequel le fascisme dévoile précisément le « noyau irrationnel » de l’idéologie. Plus crucialement, la TCS pense avoir localisé un impensé du texte freudien : la « réconciliation » du ça et du surmoi, informant pour Marcuse l’analyse du fascisme et de sa « désublimation répressive », soit une socialisation immédiate des pulsions dans un cadre institutionnel répressif, point d’excès du mode de subjectivation propre au « monde administré ». Par là, selon Žižek, la TCS manque une conceptualisation du surmoi comme agent a-psychologique, comme agent d’une jouissance destructrice en lieu et place de la loi sociale.

            Plus avant, Žižek lit la philosophie du dernier Adorno comme une antiphilosophie, et se penche ainsi sur le « procédé théorique » de la dialectique négative. Dans l’exposition dialectique d’Adorno, Žižek voit une subversion de l’exposition systématique hégélienne par un mode d’écriture où la pensée est surdéterminée par le réseau signifiant (ainsi faudrait-il lire le style fragmentaire ou « paratactique » d’Adorno). Et s’il y a pour ce dernier une « subjectivité à sauver » de la réification à l’œuvre dans le monde administré, elle serait au fil de la surlecture de Žižek, tout au moins dans son concept, du côté du « sujet du signifiant ». Sujet qui, chez Lacan, ne relève pas d’une définition biologique ou psychologique, mais qui peut être défini par sa localité dans le réseau des signifiants, par sa place dans l’ordre du discours (dès lors, on peut voir ladite théorie lacanienne des « quatre discours », sur laquelle nous allons revenir, comme une théorie permettant d’articuler, depuis l’élément de la communication, des modes de subjectivation sociale).

            Plus tôt, Žižek identifiait dans la réaction de la TCS au trauma historique du totalitarisme une extension de la « critique de l’économie politique » marxiste par une « critique de la raison instrumentale ». Ce qui se traduit chez Horkheimer en une forme d’anthropologie philosophique – et l’on peut retrouver un geste analogue dans les tentatives des années 1960-1970 consistant à élargir le concept d’économie à des dimensions plus « libidinales » (depuis le legs de Bataille jusqu’à Lyotard, en passant par Deleuze et Guattari). Mais cherchant à lire le « dernier » Adorno, au-delà des deux pôles de l’hégélo-marxisme et de la critique de la raison instrumentale, Žižek trace ici une « voie dérobée » post-althussérienne, ignorée par l’École de Francfort. Le groupe Projekt Ideologie-Theorie en fut une instance, tout comme on peut aujourd’hui voir dans les rares écrits de Hans- Jürgen Krahl, ledit « Robespierre de Bockenheim », une voie dérobée opéraïste, qui aurait pu tout autant modifier le destin du marxisme autonomiste que garder Francfort de sa normalisation habermassienne8.

             

            (2) La lecture sadienne de l’impératif catégorique, ou l’ouverture, avec Lacan, à une analyse du totalitarisme par la lecture de la morale de Kant avec les écrits de Sade.

             

            Dans « In the Bestiarium », sa « contribution à l’anthropologie culturelle du socialisme réel », le philosophe hongrois Ferenc Fehér associait l’opposition stalinisme/nazisme au couple utilitarisme bestial/sadisme esthétique9. Michel Foucault, pour sa part, dénonçait dans « Sade, sergent du sexe10 » une réception erronée du Salò de Pasolini, pour laquelle la subversion sexuelle était un aspect déterminant du pouvoir fasciste. Ici, c’est sous l’intitulé de ce qu’on pourrait appeler la perversion de l’impératif catégorique que Žižek réintroduit l’analyse menée par Lacan dans « Kant avec Sade11 », en commentant la conclusion de la digression sur Juliette d’Adorno et Horkheimer (« Juliette ou raison et morale »). On pouvait jusque-là concevoir simplement l’impératif catégorique comme une suspension traumatique du « principe de plaisir », son « au-delà » logé dans la morale kantienne. En revanche, et à considérer la catégorie de « désublimation répressive » propre au totalitarisme, c’est bien une alliance de l’impératif catégorique et du principe de plaisir qui trouve lieu, et qui a pour nom Sade comme révélateur de la régression de l’impératif « au registre des pulsions à l’état brut, non sublimé, qui reste néanmoins imprégné de part en part par la domination » (p. 96).

            Plus avant, depuis le constat de la mise en échec des procédures classiques de la critique de l’idéologie par la « raison cynique12 » du capitalisme tardif (l’idéologie étant, depuis sa définition marxienne, la médiation d’intérêts particuliers ayant pris la forme de l’universalité), Žižek offre une pleine justification du titre de l’ouvrage : plus loin que les théories de la « réification », pour lesquelles l’usage de la monnaie manifeste l’aliénation des rapports sociaux, il isole le fantasme structurant cet usage. Les hommes savent qu’en faisant usage de la monnaie, ils contribuent à structurer leurs rapports sociaux, mais méconnaissent en revanche le fétichisme de la marchandise qui structure l’usage même de la monnaie. Éclairant ainsi la nature structurante du fantasme (idéologique), Žižek identifie plus avant la dissimulation de l’origine de la loi sociale comme lieu du fantasme politique, et fait notamment de Pascal le premier, dans les Pensées, « à détecter ce contenu subversif de la tautologie “la loi est la loi” » (p. 135), à énoncer que la loi sociale ne renvoie en dernière instance qu’à elle-même pour dissimuler la violence de son instauration (réflexion qu’il faudrait mettre en parallèle avec la façon dont Alain Badiou interprète la stratégie argumentative du « pari » pascalien, faisant de Pascal un quasi-précurseur de la lecture symptomale dans son interprétation du statut des prophéties par les apôtres13).

            Pour revenir à la question du totalitarisme, sa version soviétique est également lue ici selon un « passage de Kant à Sade » : le sujet stalinien trouve son grand Autre, pour la jouissance duquel il agit, dans la marche inexorable de l’Histoire, et justifie ses exécutions par les « lois du développement historique ». D’où l’introduction d’un « sujet totalitaire », produisant le « semblant d’un savoir neutre, “objectif”, sous lequel se cache l’objet-agent obscène d’une volonté surmoïque » (p. 146). Ici, c’est l’articulation entre discours et jouissance qui est réinvestie, et qui mène Žižek à démontrer qu’un procédé comme l’autocritique, au cours des procès staliniens, n’aurait pu trouver place dans le fascisme. En ce sens que le discours fasciste ne procédait d’aucune « raison objective », face à laquelle l’accusé du procès stalinien était sommé de comparaître, et d’avouer sa faute.

             

            (3) La lecture politique de la théorie lacanienne du « lien social », plus connue sous le nom de « théorie des quatre discours14 » (maître ; universitaire ; hystérique ; analyste).

             

            Žižek conclut son analyse du discours stalinien en l’identifiant à « la forme peut-être la plus pure du discours de l’Université en position du maître » (p. 180). Comment faire sens de cette double positionnalité du discours stalinien ? Il faut ici revenir à Lacan. En 1969, et dans sa reprise textuelle, dans le Séminaire XVII15, Lacan livrait sa théorie du lien social. Il y définissait notamment le discours de l’universitaire comme médiation du discours du maître : le discours universitaire s’inscrit dans une neutralité qui ne serait que la surface d’enregistrement de l’objectivité des faits, indemne de toute intervention du désir du sujet de l’énonciation. Or le discours de l’universitaire manifeste pour Lacan une double aliénation : celle de l’universitaire à l’égard du discours du maître ; celle du « récepteur » de ce discours à l’égard du discours de l’universitaire. L’un dissimule son aliénation dans la forme de la transmission d’un discours rationnel qui lui donne un semblant d’autonomie subjective, l’autre finit par y voir ce vers quoi (en termes lacaniens, son « objet petit a »), en tant que « sujet divisé », son désir doit se fixer, et faire de lui un individu compétent selon l’idéal d’une communication harmonieuse du savoir. Dans le totalitarisme stalinien, discours du maître et discours de l’université coïncident : le rappel à l’ordre politique se soutient d’un rappel aux « classiques du marxisme-léninisme16 ».

            Plus avant, et avec Lacan, Žižek fait ici de Marx une sorte de « découvreur » du symptôme, à l’instar de Freud : tout comme les lapsus et les comportements compulsifs, les phénomènes qui semblent être des anomalies sociales, comme la prolétarisation et les crises économiques, sont les lieux où se révèle le fonctionnement du système. Cela peut éclairer la mention du pseudo-cinquième discours, le « discours du capitaliste », introduit par Lacan en 1972 : on peut le considérer comme le produit de l’alliance des instances surmoïques avec la jouissance, et entre « plus-value » (au sens marxien) et « plus de jouir ». Reprenant les intitulés des quatre discours, et comme de nombreux interprètes de la théorie lacanienne du lien social, Žižek considère ledit « cinquième discours » comme un discours surnuméraire. Ce discours, il le réduit au discours de l’hystérique, sans pour autant justifier pleinement cette réduction17.

             

            (4) L’extension de la théorie althussérienne de l’interpellation idéologique, par la lecture politique du « graphe du désir » lacanien en ses quatre versions.

             

            Ici, Žižek réinvestit la théorie de l’interpellation idéologique telle qu’Althusser l’a esquissée dans son texte intitulé « Idéologie et appareils idéologiques d’État18 » : en choisissant le terme d’interpellation, Althusser faisait de l’interpellation policière (« Hé, vous, là-bas ! ») une sorte de vignette de la genèse de l’assujettissement idéologique. L’idéologie est ainsi, par « interpellation » et conséquemment, par l’assignation d’un mandat symbolique, le lieu de la distribution des places sociales. Elle résulte selon Althusser dans « la représentation du rapport imaginaire des individus à leurs conditions réelles d’existence » (conditions qui correspondent à un état historique des rapports de production et des rapports qui en sont dérivés). Ainsi, l’idéologie assure la reproduction des structures « assujettissantes » de la société par le jeu complexe de l’identification symbolique et de l’identification imaginaire. Ce lieu d’assujettissement à l’idéologie, c’est ce que Žižek nomme après Lacan son « point de capitonnage », dont il démontre ici la fonction dans l’idéologie soviétique.

            Mais Žižek entend plus avant étendre la conceptualité althussérienne de l’interpellation, qu’il localise au niveau inférieur du graphe du désir (p. 216), « en deçà » de la dimension du fantasme, soit dans le rapport entre identification symbolique et identification imaginaire (où le sujet répond positivement à la demande sociale, et fait par là l’expérience de l’idéologie). Ce qui mène Žižek à identifier dans le fantasme le « noyau […] pré-idéologique de la jouissance » comme support de l’idéologie, et à définir ainsi « deux procédures complémentaires de la critique de l’idéologie » : l’analyse du discours idéologique ou « lecture symptomale » ; une « logique de la jouissance », ou l’articulation de la façon dont l’idéologie « produit une jouissance pré-idéologique et structurée dans le fantasme » (p. 238).

            À ce titre et selon Žižek, sous l’aspect discursif, l’idéologie fasciste déplace l’antagonisme social et le condense en une figure juive. Sous l’aspect fantasmatique, cette figure juive devient pour l’idéologie fasciste un corps étranger empêchant la société (ou son instance nationale), considérée comme totalité organique, de fonctionner19. D’où la possibilité de dégager le résultat des deux procédures de la critique de l’idéologie : « détecter dans un édifice idéologique donné l’élément qui représente sa propre impossibilité » (p. 242-243), et en l’occurrence, l’impossibilité d’une totalisation du champ social. Ainsi, on peut lire l’intitulé d’une « traversée du fantasme social » (p. 236) comme effet possible de la critique, comme condition de la prise de distance avec le cadre qui organise la jouissance propre à l’expérience idéologique.

             

            (5) L’information de la « critique lacanienne de la critique » par la lecture de la Science de la logique de Hegel, soit une manière de réaffirmer l’importance de la composante hégélienne de la critique de l’idéologie (ici, par le détour de la critique hégélienne de Kant).

             

            En quête sinueuse de ce qu’il nomme l’« acte idéologique le plus élémentaire, la symbolisation du Réel » (autrement dit, la symbolisation de ce qui relève d’une dimension pré-symbolique), la lecture de la « triade de la réflexion20 » de la Doctrine de l’essence hégélienne par Žižek passe ici par un commentaire de « L’analytique du sublime » de la Critique de la faculté de juger de Kant. Fidèle à Lacan, il associe la catégorie de beauté au plaisir et celle de sublimité au plaisir médiatisé par un déplaisir et reconduit une définition du sublime comme caractère d’« un objet élevé à la dignité de la Chose », laquelle tiendrait lieu d’impasse de la symbolisation (ce que Kant, dans l’exposition des jugements esthétiques réfléchissants, définit comme une « impossibilité d’atteindre la nature en tant que présentation des Idées »). Chez Hegel, cette négativité de la chose-en-soi est convertie en une autodétermination de la réflexion : Kant s’écartait certes de toute « réflexion posante », de tout geste métaphysique dogmatique, mais restait captif de la « réflexion extérieure », en distinguant phénomènes et chose-en-soi.

            Et c’est pour ainsi dire un mouvement analogue qui anime, au point de vue de la réflexion, le criticisme kantien et la critique « standard » de l’idéologie : la critique, dans sa négation des « apparences » ou des « illusions » idéologiques, pose des présuppositions considérées comme extérieures au mouvement de sa propre réflexion. La teneur de cette « critique de la critique » apparaît peut-être au mieux ici dans la lecture de Ludwig Feuerbach et de sa critique de l’aliénation religieuse comme « projection » des potentiels créatifs humains en une entité substantielle extérieure. Illustrant la lecture de la logique hégélienne de la réflexion par Dieter Henrich, Žižek considère ici le geste théorique de Feuerbach comme l’exemple d’un passage trop rapide des catégories logiques au « contenu » spirituel et historique ; ainsi, le mouvement de la critique demeure au niveau de la réflexion extérieure. Pour passer à la « réflexion déterminante », il faudrait précisément que le sujet de la critique se présuppose lui-même comme posant (ainsi s’éclaire, ici au point de vue « métacritique », la reprise de l’impératif hégélien de l’appréhension de la vérité « non seulement comme substance, mais aussi comme sujet »). On mesure ainsi avec Žižek que la limite de la critique de l’idéologie est aussi la limite de la cure analytique à ce point : dans l’expérience de « destitution subjective » au cours de la cure, l’acte formel qui faisait exister un « grand Autre » (ou autrement dit : un point de consistance de l’ordre symbolique) est tendanciellement neutralisé (d’où, comme nous le verrons plus loin, l’introduction de la dimension dudit sinthome comme noyau psychotique de jouissance, marquant la fin de la cure analytique).

            Entre-temps, en lisant la triade hégélienne de la réflexion, et en l’associant aux procédés de l’herméneutique, Žižek a également introduit un critère pour toute lecture suffisamment réflexive. On peut considérer cette approche comme partie d’une critique de la critique, en ce sens qu’elle écarte l’unilatéralité des postulats essentialistes et externalistes de la lecture des textes canoniques. Žižek rattache ainsi les trois moments de la logique hégélienne de la réflexion à des postulats de l’herméneutique : la réflexion posante, essentialiste, cherche à déterminer un « sens profond » ou originel du texte ; la réflexion extérieure, ou externaliste, déploie la variété des interprétations du texte et leurs conditions socio-institutionnelles d’émergence ; la réflexion déterminante, enfin, voit dans la perte de l’immédiateté la condition positive de l’accès à la vérité d’un texte. Et l’on peut y voir une justification supplémentaire à l’usage de la lecture symptomale, en ce sens qu’Althusser, son principal promoteur théorique, opposait déjà sa propre lecture symptomale de Marx à une lecture « immédiate » ou dogmatique des écrits marxiens.

             

            (6) L’ouverture à une herméneutique et à une sémiologie de la « culture populaire », ou le renouveau de la subversion de l’usage idéaliste de la dialectique par une attention à ce qui échappe au « contenu officiel » de la pensée.

             

            À l’issue de l’énumération spéculative des postulats de l’herméneutique, on peut lire certains éléments du texte de Žižek comme essais d’herméneutique du troisième type, soit d’une herméneutique formulée « depuis » le point de vue atteint par la réflexion déterminante (c’est le cas pour l’analyse d’œuvres classiques tout au long du texte). Le relais d’une telle herméneutique consiste ici notamment dans le support mutuel de la critique lacanienne de l’idéologie et de l’analyse sommaire d’œuvres (du film hollywoodien au thriller littéraire), par l’ouverture à une herméneutique et à une sémiologie de la culture populaire. Mais à la différence d’autres interventions théoriques de ce type au sein des cultural studies, il y a chez Žižek un trait qui singularise sa propre démarche. Ce trait, dont on pouvait trouver des indices moins psychanalytiques chez Roland Barthes, peut être relié à une caractéristique propre au geste théorique du « champ freudien » : tout comme les lapsus et les actes manqués sont le lieu de l’attention analytique, en tant qu’ils révèlent la structure de formations inconscientes données, la culture et les objets de consommation de masse révèlent ici des éléments structuraux de la subjectivité au sein du capitalisme tardif. En ce sens, le geste théorique de Žižek accomplit un pas supplémentaire dans la critique de l’idéologie, en saisissant la culture populaire comme l’un de ses vecteurs.

            Mais si le mode d’exposition de Žižek peut en quelques endroits être considéré comme un enfant terrible de l’écriture « paratactique » d’Adorno, il y a ici une différence plus marquée relativement au Francfortois, en ce sens que la culture populaire fournit ici plus positivement des « bascules sensibles » (pour reprendre une tournure d’Alain Badiou) à l’exposition des concepts psychanalytiques. Ainsi en est-il pour ce que l’on pourrait appeler la « triade filmique de la psychose », telle qu’elle peut éclairer ce que Žižek définit comme une « universalisation du symptôme dans sa dimension psychotique » (p. 312) chez le dernier Lacan. Cette dimension, Žižek l’illustre en associant trois « hapax » formels dans l’histoire du film noir hollywoodien classique à trois éléments de la psychose, dont la technique cinématographique produirait le « rendu » : le rendu paranoïaque dans La dame du lac (Robert Montgomery) ; le rendu du passage à l’acte dans La corde (Alfred Hitchcock) ; le rendu autistique dans L’espion (Russell Rouse). Ces trois films rendent ainsi sensible la forclusion de la dimension symbolique par l’exclusion formelle du plan objectif, du montage, et de la voix. Par la notion de « forclusion », qui désigne le mécanisme à l’origine de la psychose, Žižek introduit ici le registre du non-symbolisable, du Réel, soit l’un des trois registres de la psychanalyse lacanienne avec le Symbolique et l’Imaginaire (RSI).

             

            (7) Le « retour à Joyce » comme complément au « retour à Freud », ou le passage du discours à la jouissance comme objet complémentaire de la critique de l’idéologie.

             

            Ce retour à Joyce commande ici la substitution du terme de « symptôme » par une occurrence homophonique (« sinthome »). L’œuvre de James Joyce constituait pour Lacan, au cours du Séminaire XXIII21, une instauration littéraire de ce qui précède la production du sens dans le langage. D’où l’introduction d’un autre néologisme, « lalangue », sensé rendre compte, comme le précisait Jean-Claude Milner, des effets récusés par le discours scientifique, relatifs aux « homophonies, homosémies, palindromes, anagrammes, tropes, et toutes les figures imaginables de l’association22 ». Ici, le terme de « sinthome » est défini par Žižek comme « une certaine formation signifiante pénétrée de jouissance », et Joyce est sans doute celui qui exemplifie au mieux la productivité d’une langue soustraite aux impératifs de la communication, d’une langue investie comme objet de jouissance par le sujet de l’énonciation.

            Au-delà d’une tentation sociologique trop franche relative à la langue de l’écrivain, Joyce représentait pour Lacan l’opportunité de marquer ce qui, dans le contexte de la cure analytique, laisse subsister le symptôme dans la « traversée du fantasme », et qui, comme sinthome, y devient le « lien de notre jouissance avec une certaine formation signifiante qui assure un minimum de consistance à notre être dans le monde » (p. 323), hors de la dynamique transférentielle. De là, on atteint également la pierre de touche de la présente « critique de la critique de l’idéologie », le passage du symptôme au sinthome : « il ne suffit pas de situer le texte idéologique dans son contexte, de rendre visibles ses marges nécessairement négligées — ce que nous devons faire est au contraire […] d’arracher, d’isoler le sinthome hors du contexte grâce auquel il exerce son pouvoir de fascination, et de nous en faire voir la profonde stupidité, comme fragment du réel dénué de sens. » (p. 295). Ainsi s’éclaire aussi, localement, le type d’herméneutique et de sémiologie pratiqué par Žižek : c’est aussi dans la culture populaire qu’apparaît au mieux la condition d’une subjectivité qui peut s’identifier avec son sinthome, à son régime de jouissance dénuée de sens23.

             
*
*      *
 

            S’agissant du titre de l’ouvrage enfin : il évoque bien sûr la première des sept paroles prononcées par Jésus au cours de sa crucifixion (« Père, pardonne-leur, car ils ne savent pas ce qu’ils font »), parole dont on trouve une tournure modifiée dans la première section du Livre I du Capital de Marx, qui marque la permanence du fétichisme de la marchandise :

            
                « Ce n’est donc pas parce que les produits de leur travail ne vaudraient pour eux que comme enveloppes matérielles d’un travail humain indifférencié que les hommes établissent des relations mutuelles de valeur entre ces choses. C’est l’inverse. C’est en posant dans l’échange leurs divers produits comme égaux à titre de valeurs qu’ils posent leurs travaux entre eux à titre de travail humain. Ils ne le savent pas, mais ils le font pratiquement [Sie wissen das nicht, aber sie tun es]24. »

            

            Le présent texte, dont la première édition date de 1990 (et avec Le plus sublime des hystériques. Hegel avec Lacan25), marque l’entrée de la production écrite de Žižek dans l’espace francophone. Au cours de ces années, Žižek passe son temps entre Paris (où il poursuit une analyse et écrit sa seconde thèse de doctorat sous la direction de Jacques-Alain Miller) et Ljubljana, où, dans la période du « printemps slovène » menant à l’indépendance du pays, il contribue notamment à l’hebdomadaire de gauche Mladina, et à la fondation du parti Démocratie libérale slovène, issu de la Ligue de la jeunesse socialiste, et manque de peu l’accession à la présidence collégiale du pays. Cette période de transformation politique précède la division de la République socialiste fédérale de Yougoslavie au cours des guerres des années 1990. À ce moment charnière, par son insistance sur l’irréductibilité de la dimension du fantasme et de la jouissance propre à l’expérience idéologique, le présent essai a ouvert un champ inédit de la critique de l’idéologie. Sa réédition devrait permettre au lecteur de se frayer une voie dans la foisonnante production de Žižek, ainsi que dans ses interventions les plus polémiques, jusqu’aux récents travaux de refondation conceptuelle autour de l’« idée du communisme26 ».

        

    

        ILS NE SAVENT PAS CE QU’ILS FONT

        
            

        

    

        
            À Renata, de nouveau

        

    

        Avant-propos

        
            Dans les débats théoriques d’aujourd’hui, il s’avère de plus en plus que le « ils ne le savent pas » définissant l’expérience idéologique, annonce la dimension de la jouissance : il y a un versant positif de l’aveuglement idéologique qui consiste en la présence inerte, gluante, pénible, d’un jouir qui résiste à sa dissolution interprétative. Dans le jouis-sens idéologique, exemplifié par l’autorité obscène (la Cour, le Château) de l’univers kafkaïen, l’analyse de l’idéologie comme discours, de la surdétermination symbolique de l’effet-sens idéologique, bute sur sa limite : reconnaître cette limite, voilà en quoi consiste, peut-être, le geste fondamental de ce qu’on appelle « la condition post-moderne ».

            Le livre poursuit les analyses du livre précédent de l’auteur, Le plus sublime des hystériques – Hegel avec Lacan (Puf, rééd. 2011), en essayant de cerner les différentes modalités de la présence du Réel dans l’idéologie. Les huit chapitres sont disposés en quatre parties :

            – Les impasses de la « désublimation répressive » résume la confrontation de l’« École de Francfort » (la « théorie critique de la société ») avec le fascisme, c’est-à-dire la façon dont la « théorie critique » a essayé de saisir les paradoxes du jouir totalitaire au moyen de la notion de la « désublimation répressive » ; la lecture lacanienne nous permet de localiser ce qui manque à la « théorie critique » dans le concept du Surmoi comme agent obscène et féroce d’une jouissance bête – c’est précisément le Surmoi qui sert de support principal au fonctionnement de l’idéologie totalitaire.

            – Les variantes du totalitarisme-type esquisse les contours d’une théorie lacanienne du totalitarisme, en procédant en deux étapes : d’abord, la définition de l’« objet totalitaire » comme objet obscène, vérité cachée du savoir totalitaire, et en même temps la détermination du « cynisme » comme mode idéologique dominant de la prétendue « société post-idéologique » actuelle ; ensuite, l’analyse comparée de la variante fasciste et de la variante stalinienne du totalitarisme (la première se révèle être un essai de retour au discours du Maître, tandis que la seconde appartient au discours de l’Université).

            – L’objet sublime de l’idéologie articule quelques éléments d’une théorie lacanienne de l’idéologie en général. D’abord, ce chapitre nous donne une lecture politique du « graphe du désir », rendant possible de saisir la dimension « au-delà de l’identification » (l’étage supérieur du graphe) comme celle du fantasme et du jouis-sens idéologiques ; ensuite, à travers une lecture lacanienne de la notion de Sublime chez Kant et de la logique de la réflexion qu’on trouve chez Hegel, il reconstruit le geste idéologique élémentaire par lequel le sujet assume comme son acte libre ce qui advient indépendamment de son activité.

            – Jouis-sens idéologique est centré sur le noyau extime de l’idéologie : sur ce qui, en idéologie, est plus que (la signification) idéologique. Il démontre comment chaque signification idéologique a besoin d’un « petit morceau de réalité », perçu comme la « réponse du réel » ; il trace le chemin de Lacan du symptôme comme message chiffré au sinthome comme nœud de jouissance ; finalement, il articule la façon dont ce sinthome, en tant que la limite du sens idéologique et le point de son écroulement, fonctionne en même temps comme sa condition de possibilité.

            *

            L’auteur exprime ses remerciements à Madame Dominique Platier-Zeitoun pour son aide dans la traduction du manuscrit.

        

    

            LES IMPASSES DE LA « DÉSUBLIMATION RÉPRESSIVE »

            
            
        

                I

                La « théorie critique » face au fascisme

                
                    La théorie critique contre le « révisionnisme » analytique

                    Bien avant Lacan, la « théorie critique de la société » (TCS), c’est-à-dire l’« école de Francfort », avait déjà articulé le projet d’un « retour à Freud » à l’encontre du « révisionnisme » analytique. Pour cerner les contours de ce « retour à Freud », le livre de Russell Jacoby, L’amnésie sociale (cf. Jacoby 1975), peut nous servir de référence initiale : comme l’indique déjà son sous-titre (« La critique de la psychologie contemporaine d’Adler à Laing »), il donne à lire « le révisionnisme » psychanalytique dans son entier, d’Adler, le premier de cette école, à l’anti-psychiatrie (représentée par Laing, Cooper, Esterson, etc.), sans omettre les néo-freudiens et les post-freudiens (Fromm, Horney, Sullivan, etc.) ainsi que les versions différentes de la psychanalyse « existentielle » ou « humaniste » (Allport, Frankl, Maslow, etc.), il donne à lire ce courant de pensée, donc, comme un mouvement d’« amnésie » progressive où se perd graduellement la dimension radicale de la découverte freudienne : son noyau « critique » insupportable. Tous ces auteurs reprochent à Freud, d’une manière ou d’autre, son prétendu « biologisme », « pansexualisme », « naturalisme », « déterminisme » : Freud est supposé envisager le sujet comme une « monade », individu abstrait en proie aux déterminantes objectives, comme un lieu de conflit des « instances » réifiées, sans tenir compte du réseau concret de sa pratique intersubjective, sans pouvoir situer la structure psychique de l’individu dans la totalité socio-historique dont elle fait partie. À tout cela, ces auteurs s’opposent au nom d’une conception de l’homme comme être créatif qui se transcende sans cesse en son projet existentiel, dont les déterminantes objectives pulsionnelles ne sont que des composantes « inertes » qui prennent leur signification dans le cadre du rapport actif et totalisant de l’homme au monde…, ce qui veut dire, au niveau proprement psychanalytique, la réaffirmation du moi comme instance active de synthèse. La cause première de la détresse psychique n’est pas le refoulement pulsionnel, elle est à chercher plutôt dans le blocage des potentiels créatifs de l’homme : la « réalisation existentielle » bloquée, des rapports interpersonnels non authentiques, le défaut de l’amour et de la confiance, le conflit moral provoqué par les demandes du milieu aliéné qui force l’individu à « cacher son moi véritable » et à « porter les masques », les conditions « réifiées » de la production moderne. Même si les désordres psychiques prennent la forme des troubles de la vie sexuelle, on ne doit pas exagérer le rôle de la sexualité : elle n’y est que comme champ (un des champs) de l’expression de la créativité humaine, du besoin humain de communication et d’amour, etc. La femme nymphomane ne fait qu’exprimer, sous la forme aliénée et réifiée, déterminée par la société qui confère à la femme en général le rôle d’objet de la satisfaction sexuelle, son besoin de contact interpersonnel authentique… L’inconscient n’est point le dépôt des instincts illicites, mais plutôt la résultante des conflits moraux et créatifs devenus insupportables pour l’individu (par exemple le conflit entre les demandes du milieu et les exigences du « moi véritable » qui ne peut se résoudre que par le « refoulement » du « moi véritable »…) ; en ce sens, le révisionnisme procède à une « socialisation » et « historisation » de l’inconscient freudien supposé rester encore « biologique » : on reproche à Freud de projeter en « fondement naturel » des traits conditionnés par le développement socio-historique (le familialisme patriarcal de l’Œdipe, les pulsions agressives, etc.).

                    Cette critique de Freud peut se référer à différents champs conceptuels, de l’existentialisme jusqu’à celui d’un marxisme humaniste : l’agressivité, le « caractère sado-masochiste », l’obsession par la sexualité, autant d’effets d’une société qui bloque l’affirmation des potentiels créatifs de l’homme… Et en effet, une telle « socialisation » et « historisation » de l’inconscient, libérée de ses excès sentimentalistes, ne peut pas manquer de paraître « marxiste » – l’intention de Fromm était, au moins dans les années 1930, d’opérer une critique marxiste de Freud : détecter le noyau socio-historique des concepts freudiens fondamentaux, démontrer la formation sociale et historique des pulsions prétendues « ahistoriques », faire voir, dans le « Surmoi », l’« intériorisation » psychique des instances idéologiques spécifiques d’une société donnée, intégrer le « complexe d’Œdipe » dans le processus général de la production et reproduction (exposer la famille patriarcale comme sa condition objective), etc.27. Or, la TCS luttait dès le début contre cette orientation révisionniste, et cela précisément au nom d’une stricte réflexion historico-matérialiste : l’enjeu du soi-disant « débat sur le culturalisme », /Kulturismus-Debatte/, la première grande scission au sein de la TCS, était précisément la répudiation du révisionnisme néofreudien d’Erich Fromm, soumis à une critique radicale, surtout de la part d’Adorno et de Marcuse. Le mérite de Jacoby est de résumer de façon systématique l’argumentation fondamentale des théoriciens de la TCS contre ce révisionnisme analytique et, en outre, de débattre, à partir des mêmes prémisses, des auteurs que la TCS elle-même n’a pas abordés (Adler), ou n’a pu aborder (Laing, Cooper) ; L’amnésie sociale offre un tableau détaillé de ce révisionnisme, présenté à travers le prisme critique de la TCS.

                    Quelles étaient donc les objections soulevées par la TCS contre les tentatives révisionnistes de « socialiser » Freud, de déplacer l’accent...








OEBPS/Images/cover.jpg
B PERSHECTHRYERC RN QUES - . - . » L3 * L4
T U U
LA R R R R EEEEEEENEJE;
LA A R R B R R R R EEE RN
LA A AR A R LA AR R LR LD
SRR REEIRIREREREMS
Lttt

$ 555003 EEKESS
PP L2990 99000

SOOI BNIBIRIRIINS
‘AR RNM S NER R T J
~ SAVENT PAS

~  CEQU'ILS

........ﬁoQNﬁ-Q...

. ¥ F F " "B "W OFPROCYCTYE YYD






OEBPS/Images/Puf_2014.jpg





