
	
        [image: Couverture de l'epub]
    

    

        

        
        Jean-Louis Revardel
    


    L'univers affectif


    

    
        
            2003
            [image: Logo de l'éditeur PUF]
        

    


    
        Copyright

        
            
    ©  Presses Universitaires de France,
        Paris, 
        2015

    ISBN numérique : 9782130738350

    ISBN papier : 9782130539865

    Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement réservée à l’usage privé du client. Toute reproduction ou diffusion au profit de tiers, à titre gratuit ou onéreux, de tout ou partie de cette œuvre est strictement interdite et constitue une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et suivants du Code de la propriété intellectuelle. L’éditeur se réserve le droit de poursuivre toute atteinte à ses droits de propriété intellectuelle devant les juridictions civiles ou pénales.


        

        
            
                    
                        
                            [image: Logo CNL]
                        
                    
                    
                        
                            
                                [image: Logo Presses Universitaires de France]
                            
                        
                    
                    

            

            

        
    


    Présentation

    Porter sur l'univers affectif un regard nouveau, à la manière de celui qui a été porté sur l'univers physique, n'est-ce pas une gageure ? L'affectif est compris comme l'ensemble des capacités, dons et facultés qui permettent à l'être humain de s'engager de manière authentique, responsable et joyeuse dans le monde de vie.


La motivation de l'auteur est de montrer comment la rencontre de l'haptonomie, science de l'affectivité, définie par Frans Veldman (cf son livre aux Puf et le QSJ) et la pensée du complexe permet de porter un regard nouveau sur ce qui fait la grandeur de l'homme : l'affectif. Ce livre s'adresse aux personnes s'intéressant au « devenir affectif de l'être ».




    
        

        
            
            
            
            
            
            
            
            
                
                    
                
                
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
        
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            


        
            L'auteur

            
                
	
	
	Jean-Louis 
	Revardel
	
	
	Membre du Collège scientifique du Centre international de recherche et de développement de l’Haptonomie

	


	

	

	
            
        

    

    

    Table des matières


    
        	
                        Préface
                        
                            (Dominique	Decant-Paoli, Catherine	Dolto, Jean-Claude	Secheresse et Frans	Veldman)
                        
                    
                
	
                        Introduction
                        
                    
                
	
                        1. L’être animé
                        
                    
                    
                        	
                        La corporalité
                        
                    
                
	
                        Dualité ou unicité de l’être ?
                        
                    
                
	
                        La quête du primat de l’âme
                        
                    
                
	
                        Âme incarnée ou corporalité animée ?
                        
                    
                
	
                        La quête des qualités de l’âme
                        
                    
                
	
                        Quelle place pour l’âme (le thymos) dans une phénoménologie de l’affectivité ?
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        2. Considérations épistémologiques à propos de l’affectif et de l’haptonomie
                        
                    
                    
                        	
                        Une réflexion sur l’haptonomie en tant que science
                        
                    
                
	
                        Quelle causalité pour l’Affectif ?
                        
                    
                
	
                        L’expérience humaine
                        
                    
                
	
                        L’Affectif, « objet » le plus complexe de l’univers ?
                        
                    
                
	
                        La pensée du complexe
                        
                    
                
	
                        La pensée du « trans »
                        
                    
                
	
                        La phénoménologie : science des phénomènes
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        3. Pour une phénoménologie de l’affectivité
                        
                    
                    
                        	
                        L’apparaître
                        
                    
                
	
                        La visée de l’essentiel
                        
                    
                
	
                        Logique profonde et logique de surface
                        
                    
                
	
                        L’intentionalité
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        4. L’être contrarié
                        
                    
                    
                        	
                        La contrariété psychoaffective
                        
                    
                
	
                        Le concept d’opposition
                        
                    
                
	
                        Le conflit intrapsychique vu par la psychanalyse
                        
                    
                
	
                        La dynamique des contraires
                        
                    
                
	
                        La région médiane : la recherche de l’harmonie
                        
                    
                
	
                        En guise de résumé : les figures d’opposition
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        5. Le dépassement de la dualité
                        
                    
                    
                        	
                        Le mode participatif : dépassement de la dualité activité/passivité
                        
                    
                
	
                        La sagesse : dépassement de la dualité enfant/adulte
                        
                    
                
	
                        Trahison et illusion
                        
                    
                
	
                        Que signifie « dépasser » une logique d’opposition ?
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        6. Ce que nous apprennent les nourrissons
                        
                    
                    
                        	
                        La présence signifiante d’un amour contenu
                        
                    
                
	
                        L’accompagnement haptopsychagogique des nourrissons
                        
                    
                
	
                        Le couple prégnance/saillance
                        
                    
                
	
                        Quelques exemples d’accompagnement haptopsychagogique
                        
                    
                
	
                        Aspects adéquats et aspects inadéquats de la prégnance et de la saillance
                        
                    
                
	
                        L’enseignement apporté par l’accompagnement haptopsychagogique des nourrissons
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        7. Le dépassement des limitations ou « le bouleversement du bouleversement »
                        
                    
                    
                        	
                        La vie en pointillés
                        
                    
                
	
                        De l’absence de vécu de corporéité au vécu de corporalité animée
                        
                    
                
	
                        La levée d’engramme négatif
                        
                    
                
	
                        À propos des rêves
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        8. L’espace de liberté
                        
                    
                    
                        	
                        Quelques exemples d’accompagnement haptonomique illustrant la survenue dans l’espace de liberté
                        
                    
                
	
                        Excursions dans le concept de vide-plein
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        9. En quoi la compréhension de la logique de l’affectif peut-elle être aidée par la pensée du complexe ?
                        
                    
                    
                        	
                        La découverte d’une autre réalité du monde et de l’être
                        
                    
                
	
                        Le passage de la conception dualiste à la conception qu antique : la question de la complexité du monde (vue par S. LUPASCO)
                        
                    
                
	
                        Du tiers exclu au tiers inclus : de l’attitude d’exclusion de la pensée classique à l’attitude d’inclusion de la pensée quantique
                        
                    
                
	
                        Le modèle quantique
                        
                    
                
	
                        Quelques réflexions au sujet de l’affectif, suggérées par la pensée quantique
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        10. Les « déjà-là » : être devant soi dans le temps
                        
                    
                    
                        	
                        Les facultés biophysiologiques anticipatrices
                        
                    
                
	
                        Représentation de soi et facultés anticipatrices
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        11. Les facultés haptonomiques et l’humanité aimante
                        
                    
                    
                        	
                        Les facultés haptonomiques
                        
                    
                
	
                        Le temps
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        12. À propos du still-point haptonomique
                        
                    
                    
                        	
                        Le still-point dans le monde concret rationnel
                        
                    
                
	
                        Le still-point haptonomique et la thymesthésie
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        13. La logique complexe et subtile de l’Affectif
                        
                    
                    
                        	
                        La logique de l’Affectif
                        
                    
                
	
                        Implications dans la conduite des accompagnements haptopsychothérapiques
                        
                    
                
	
                        L’évolution de la connaissance de l’être
                        
                    
                
	
                        Ne pas réduire les qualités de l’Affectif à celles de l’univers physique
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        14. Éthique et phénoménalité haptonomique. Implications en thérapie et en pédagogie
                        
                    
                    
                        	
                        L’éthique
                        
                    
                
	
                        Implications en thérapie
                        
                    
                
	
                        Implications en pédagogie
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Conclusion
                        
                    
                    
                        	
                        Haptonomie, évidence et réfutabilité
                        
                    
                
	
                        L’Affectif et la confirmation de l’Être
                        
                    
                
	
                        En bref
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Annexes
                        
                    
                    
                        	
                        Annexe du chapitre 6. Trois modèles illustrant le couple prégnance/saillance
                        
                    
                    
                        	
                        Le modèle sémiologique
                        
                    
                
	
                        Le modèle immunologique
                        
                    
                
	
                        Le modèle éthologique
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Annexe du chapitre 9. Le modèle quantique
                        
                    
                    
                        	
                        La trialectique corpuscule-onde-quanton
                        
                    
                
	
                        Le changement de logique
                        
                    
                
	
                        La réalité probabiliste du monde
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Annexe du chapitre 10. Les rythmes biologiques physiologie et chaos
                        
                    
                    
                        	
                        Les rythmes biologiques
                        
                    
                
	
                        Physiologie et chaos
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Annexe du chapitre 13. L’évolution de l’univers et l’évolution de la connaissance de l’univers
                        
                    
                
	
                        Annexe du chapitre 14. L’affectivité comme creuset de l’« apprendre » ou être pour apprendre
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Bibliographie
                        
                    
                
	
                        Index thématique
                        
                    
                

    


	
	
	
	
	Préface

	

	
	
	
	Dominique 
	Decant-Paoli
	
	
	Pédopsychiatre

	


	

	
	
	Catherine 
	Dolto
	
	
	Médecin

	


	

	
	
	Jean-Claude 
	Secheresse
	
	
	Psychiatre

	


	

	
	
	Frans 
	Veldman
	
	
	Chercheur en sciences de la vie, Fondateur de l’haptonomie.

	


	

	

	

	
	
	
	
	
	« Tout est plus simple que l’homme ne peut l’imaginer et en même temps plus complexe qu’il ne peut le comprendre. »
	

	

	
	
	
	Ainsi écrivait GOETHE, et c’est exactement ce qui vient à l’esprit quand on contemple le foisonnement de la pensée qui se développe actuellement, d’un bout à l’autre du monde, dans le domaine des sciences humaines et dans la réflexion épistémologique qui en découle. Il est bien difficile de saisir les ouvertures nouvelles, dans toute leur portée, avec d’anciens outils. Le primat scientifique classique de l’expérimentalement prouvable, propre à la pensée dualiste et causaliste, serait le critère fiable de la scientificité. Mais vouloir s’y tenir est déjà mener un combat d’arrière-garde en regard de la pensée moderne : quantique et transdisciplinaire. L’haptonomie, imprégnée de phénoménologie, pose de façon aiguë ce questionnement, ce qui la rend particulièrement difficile à transmettre (rendre sensible) dans les dimensions limitées de l’encre et du papier.
	

	
	
	
	Il est fascinant de voir émerger une réflexion dans sa pleine originalité, au fil d’une clinique et d’un enseignement que Jean Louis REVARDEL partage généreusement. Dans un véritable élan créateur, il apporte de nouvelles évidences pleines de sens et un nouvel éclairage à la théorisation de cette science de l’Affectivité, que par ailleurs Frans VELDMAN – fondateur de l’haptonomie – continue d’approfondir et d’élaborer.
	

	
	
	
	Dans cet ouvrage à la fois riche et synthétique, Jean-Louis REVARDEL a tenté cette gageure de reformuler les concepts et d’en apporter de nouveaux, mêlant le plus austère de la théorie au plus vif de la clinique. Il parle du dedans de ce champ phénoméno-empirique de l’haptonomie, qu’il connaît pour le vivre dans son être et l’exercer dans sa pratique, et du dehors de ce champ, puisque toute sa trajectoire personnelle de biologiste – de chercheur et d’enseignant – l’a préparé à réfléchir aux secrets de la vie grâce à une formation pleine de curiosité et de rigueur. S’y ajoutent la passion de la recherche et la mouvance de la pensée, qu’il partage avec Frans VELDMAN.
	

	
	
	
	La pluralité culturelle de sa pensée n’est pas étrangère à la capacité remarquable qu’il a de nous faire accéder au monde théorique de la complexité, auquel il nous initie avec limpidité et efficacité. Il nous conduit à saisir en quoi cette logique du complexe nous aide à mieux approcher les phénomènes qui relèvent de l’Affectif. Prenant distance avec la pensée dualiste, il fait appel à cette pensée du complexe : microphysique quantique, théorie du chaos et fractales, fasciné « à la pensée que l’évolution psychoaffective individuelle de l’être humain pourrait répondre à la même logique évolutive que celle de l’univers physique ». Mais il souligne aussi que ce serait une erreur réductionniste que de vouloir ramener la logique de l’Affectif à celle du monde microphysique, suggérant qu’il faudra attendre l’élargissement de nos connaissances pour explorer plus loin encore cet univers de subtilité et de délicatesse aux mille nuances esthétiques qu’est le monde des émotions et des sentiments.
	

	
	
	
	C’est bien cela qu’il entend nous faire partager. Nous sommes invités à sortir de nos modes de penser habituels pour pénétrer dans un paysage nouveau et déroutant, dont il livre peu à peu de nouveaux repères et de nouvelles clés.
	

	
	
	
	Reprenant le corpus théorique déjà solidement établi par Frans VELDMAN, il l’éclaire et le hiérarchise, le relisant à la lueur des concepts de la théorie du complexe et de la pensée transdisciplinaire. Il fait donc coup double.
	

	
	
	
	D’une part, il montre comment cette logique est éminemment éclairante pour le champ subtil de l’affectivité, en utilisant en particulier les notions de Tiers secrètement inclus et de niveaux de Réalité. Ce faisant, il pousse au plus loin la compréhension et la théorisation de l’haptonomie.
	

	
	
	
	D’autre part, s’inspirant de la formulation intuitive du fonctionnement du psychisme humain élaborée par Stéphane LUPASCO, et s’appuyant sur la richesse de son expérience clinique de la tendresse, il illustre comment l’engagement affectif de l’être-au-monde représente une « actualisation » de la totipotence matricielle des origines.
	

	
	
	
	Les conséquences sont de taille pour la vision de l’humain et de ses facultés affectives, et pour l’accompagnement psychothérapique. Il nous apparaît alors clairement en quoi l’haptonomie est cette « révolution tranquille »
	 [1] 
	. On comprend mieux ce qui promeut et soutient ses évidences, comment elle se situe dans le champ des sciences humaines, et plus largement encore dans celui des sciences de la vie.
	

	
	
	
	Peu à peu se nouent sous nos yeux les composantes physiques, physiologiques, psychiques et affectives de l’être humain en communication constante avec son environnement. Il est la résultante de ces composantes de l’histoire évolutive depuis l’origine de l’univers, et des diverses étapes de son histoire personnelle. Il actualise sans cesse les aboutissements d’une diachronie qui s’exprime à tout instant dans la synchronie du présent vécu.
	

	
	
	
	Mais, il ne faudrait pas oublier que cette capacité d’engagement de l’être humain est incluse dans le potentiel qui lui est donné à la conception. Jean-Louis REVARDEL souligne comment l’adulte n’efface pas l’enfant, car l’un et l’autre sont l’expression d’un même champ primordial de potentialités, considérant que « le champ de potentialités que constitue l’être matriciel premier n’est pas épuisé par l’historicité de l’individu ».

	
	
	
	« L’être est intemporel et toujours là, présent dans tous les temps de la vie. »

	

	
	
	
	L’haptopsychothérapie vise alors à aider la personne à recouvrer « son espace de liberté affective », ce lieu où tout est possible. La confirmation affective, moteur et résultante de la rencontre dans la tendresse, répond à une quête fondamentale de l’être humain « contrarié ». Il apparaît que celui-ci, en dépit des tribulations traversées, demeure capable de répondre toute sa vie à une telle reconnaissance de son être profond.
	

	
	
	
	L’approche haptonomique, ainsi décrite, révèle que l’évidence affective « n’est ni de l’ordre de la connaissance scientifique rationnelle, ni de l’ordre de la croyance religieuse. Elle est de l’ordre du vécu humain, de l’ordre de l’animation de l’être ».

	
	
	
	Découverte d’un monde nouveau pour les uns ou exploration de nouveaux chemins dans un paysage déjà parcouru pour les autres, voilà en tout cas dans ce livre de quoi nourrir l’étude et la cogitation de chacun.
	

	
	
	
	Et, lorsque le scientifique et le clinicien ont donné leur plein de réflexion et d’explicitations – ardues parfois –, s’avance le poète. Pour notre plus grand bonheur, Jean-Louis REVARDEL témoigne alors de l’irréductible mystère des pouvoirs de l’amour entre les humains et de l’étonnement du toujours-déjà-là « doux scintillement de l’affectivité ». Ce Tiers inclus « poétique » vient alors englober et dépasser dans la chair même du texte les deux autres facettes de l’auteur, animant le propos et rendant évidente et simple toute la complexité subtile du bel et bon vécu.
	

	
	

	

	
	
Notes du chapitre

	[1] ↑ Voir Catherine DOLTO, L’haptonomie révolution tranquille, in Les cahiers du nouveau-né, « L’aube des sens », n° 5, Stock, 1981.

	

	

	
	
	
	Introduction

	

	

	
	
	
	Porter sur l’« Univers affectif » un regard nouveau, comme celui qui a été porté sur l’« Univers physique », n’est-ce pas une gageure ?

	
	
	Prendre de la distance vis-à-vis de la pensée classique – héritée du dualisme imprégnant la philosophie et les sciences depuis plus de deux mille ans –, puis rejoindre le courant de pensée inauguré par les physiciens et les astrophysiciens est assurément une voie possible. Cette pensée fait éclater les anciens dogmes, et révèle que dans les interstices d’un savoir de certitude se loge une autre part de la réalité qui, elle, est autrement ontologique, pleine de mouvance, riche de potentialités ouvertes sur un devenir toujours naissant.

	
	
	L’Affectif est compris comme l’ensemble des capacités, dons et facultés ontiques qui permettent à l’être humain de s’engager de manière authentique, responsable et joyeuse dans le monde-de-vie et ce, conformément à ses aspirations profondes : éthiques et esthétiques. Il s’exprime dans les liens d’amour – de tendresse –, et dans la créativité.

	
	
	Ma motivation dans cet ouvrage est de montrer comment la rencontre de la phénoménalité haptonomique et de la pensée du complexe permet de porter un regard nouveau sur ce fleuron de l’espèce humaine. Il ne serait pas étonnant en effet, que nous prenions un jour conscience que l’« Affectif » constitue l’« objet » le plus complexe qui soit. Il dépasse probablement en complexité la part quantique de l’Univers physique, et en subtilité nos capacités intellectives et de réflexion qui font pourtant notre fierté d’êtres pensants.

	
	
	L’haptonomie, définie par Frans VELDMAN – son fondateur – comme « Science de l’Affectivité », met en œuvre une relation affective qui, par sa spécificité, confirme la personne dans ses aptitudes et capacités à aller de l’avant, par elle-même. Elle peut être mise en œuvre aussi bien dans l’accompagnement du développement de l’enfant que dans l’aide aux personnes souffrant d’une défaillance psychoaffective, de handicap ou de maladies physiques.

	
	
	Ce livre s’adresse aux personnes s’intéressant aux sciences humaines et plus particulièrement au devenir-affectif-de-l’être. En explicitant la phénoménalité haptonomique, il s’adresse aussi, et de manière plus spécifique, aux professionnels formés à cette approche.

	
	
	J’ai conscience que la lecture – selon chacun – sera parfois délicate, car il est fait appel à un ensemble de concepts relevant de domaines très différents de la connaissance. N’ignorant pas la difficulté, je me suis attaché à écrire un ouvrage progressif, où une lecture patiente pourra rencontrer de nombreux points d’appui.

	
	
	Les lecteurs du manuscrit, qui m’ont aimablement fait bénéficier de leurs remarques et conseils, ont souligné cet aspect pluriel des connaissances abordées au fil des chapitres. Je comprends que, pour chacun de nous, notre réflexion signe la singularité de notre trajet personnel. Elle est pour moi à la confluence d’une culture d’abord technique, puis scientifique, et d’une approche phénoménologique de l’être humain : l’haptonomie.
	

	
	
	Ainsi, le lecteur sera invité à cheminer dans un paysage en patchwork : pensée classique dualiste, pensée du complexe, concepts relevant de la biologie, apport clinique des haptopsychothérapies.

	
	
	Au-delà reste une cohérence fondamentale : l’« Affectif de l’être ».
	

	
	
	La démarche, elle, est épistémologique : un regard porté sur la phénoménalité haptonomique grâce aux acquis contemporains de la pensée du complexe. Cependant, la réflexion se fonde avant tout sur ma propre expérience en haptonomie : en quoi les personnes aidées nous révèlent l’Affectif.
	

	
	
	Voici comment les pérégrinations de cet ouvrage s’ancrent dans ma propre histoire culturelle. C’est à l’âge de treize ans que j’entre au Collège professionnel pour débuter une formation manuelle, qui me conduira à devenir cheminot. Au cours des divers apprentissages (forge, menuiserie, machines-outils), je suis vite fasciné par le geste qui façonne et par les automatismes des machines. La confection manuelle d’assemblages mécaniques de haute précision et la fonctionnalité des commandes électromécaniques (servomoteurs) me passionnent.

	
	
	Après une dizaine d’années passées dans le monde de la technique, mon attrait pour le mouvant – le mouvement et l’évolutif – gagne le champ du vivant, et je suis irrésistiblement attiré vers la biologie. J’entre à l’Université, juste à temps pour connaître Mai 68 à Jussieu. C’est la traversée du Jardin des Plantes – des ateliers de Masséna-Austerlitz à l’Université de la Halle-aux-Vins. Ces études font naître en moi une passion pour l’embryologie (la morphogenèse), l’évolution et l’écologie : toujours le mouvant, l’évolutif, le devenir des systèmes intégrés doués d’auto-évolution.

	
	
	Mes longues années d’enseignant et de chercheur me conduisent à me préoccuper des adolescents en échec scolaire (restauration de l’être), et à me consacrer à l’étude de la régénération animale (restauration des structures anatomo-fonctionnelles accidentellement perdues).

	
	
	Au fil du temps, se développe un goût pour la théorisation – toujours un attrait pour les systèmes doués d’une capacité d’auto-évolution. Je fréquente durant les années 1970, l’École française de biologie théorique. Là, régnait une effervescence intellectuelle singulière, les mathématiciens y étaient à la recherche de modèles complexes, les biologistes y cherchaient des outils conceptuels. C’était l’époque de l’émergence de la Théorie des systèmes, René THOM y présentait sa Théorie des catastrophes, on y parlait des fractales de Benoît MANDELBROT, la morphogenèse végétale était subitement modélisée sur les écrans informatiques, Jacques MONOD écrivait Le hasard et la nécessité, François JACOB
	La logique du vivant, Henri LABORIT
	
	La nouvelle grille, bientôt Ilya PRIGOGINE parlerait de La nouvelle alliance, cette métamorphose de la science.

	
	
	En arrière-plan, la révolution épistémologique due à l’émergence de la pensée quantique se préparait. Les certitudes du XIX
	e siècle, en un monde organisé en lois immuables vacillaient. Tout devenait hasard, incertitude, probabilités, potentialités, mouvance, actualisations éphémères.

	
	
	En moi, la même poussée transversale me menait de la mouvance des systèmes vivants à la mouvance de l’Être. Ainsi se développait un intérêt grandissant pour l’interface entre le biologique et le psychologique. Découvrant la pertinence du concept de bioanalyse de FERENCZI, je fréquentais, dans les années 1980, le Quatrième groupe français de psychanalyse.

	
	
	En définitive, ce sera la rencontre avec l’haptonomie en 1985 qui m’ouvrira le domaine de l’entièreté de l’Être, lieu où le niveau biologique et le niveau psychoaffectif ne sauraient être dissociés, où le concept de corporalité animée transcende enfin la coupure dualiste de l’être humain en corps/esprit (âme).

	
	
	C’est l’expérience humaine – « ce qui est vécu » – que respecte l’haptonomie ; reste (éventuellement) à l’expliciter. Les facultés affectives humaines se révèlent dans le vécu de la relation de proximité et de tendresse. Mais leurs qualités d’intimité et de non-rationalité (comprendre : non pas « irrationalité », mais « au-delà de la rationalité ») font qu’il est difficile d’en rendre compte. Elles apparaissent davantage comme des évidences que comme des faits se prêtant à l’expérimentation explicative. Aussi semble-t-il plus adapté de témoigner de l’« observable » – offert à la compréhension vécue –, que de vouloir conduire une explication anatomo-fonctionnelle fondée sur les singularités de notre cerveau.

	
	
	Frans VELDMAN souligne que chaque époque de l’histoire de l’humanité crée un contexte socioculturel propice à des pathologies singulières, lesquelles incitent à un regard nouveau sur l’être humain. Si, dit-il, l’avènement de la psychanalyse s’est fait sous le signe d’une société propice à l’éclosion des hystéries, celui de l’haptonomie se fait au sein de sociétés propices aux « socioses de frustration », comme conséquences d’un manque de confirmation de la valeur affective des êtres. Notre monde d’effectivité technologique et de profit nous écarte de plus en plus des valeurs de la vie, et particulièrement de celles d’une existence aimante.
	

	
	
	Par ailleurs, si chaque époque socioculturelle crée un nouveau contexte de pathogénie, elle offre aussi un nouveau contexte de conceptualisation permettant d’appréhender l’être humain à partir de nouvelles connaissances. Ainsi, à son émergence, l’haptonomie dispose d’outils conceptuels qui, par le passé, ont fait défaut aux autres approches de la sphère psychoaffective.

	
	
	Bien que clairement délimitée dans la spécificité de son champ de préoccupation – l’Humain et sa maturation psychoaffective –, l’haptonomie reste ouverte aux divers modes de pensée, nouvelles connaissances et nouvelles conceptualisations. De là découle la motivation du regard épistémologique qui imprègne cet ouvrage. En effet, la phénoménalité haptonomique ne peut échapper à ce regard qui permet de la situer parmi les autres approches, et par là même la fonde en qualité.

	
	
	Ce sont les personnes aidées qui nous apprennent, qui nous révèlent les trésors de l’Affectif C’est donc tout naturellement que plusieurs chapitres, au cœur du livre, relatent l’expérience clinique. Les cas évoqués relevant d’un témoignage phénoménologique, il n’est pas adapté – ni de mon intention, ni nécessaire – de les relater dans le détail. Sont seulement donnés les jalons de la chronologie aidant à la compréhension de la situation. Comme à l’accoutumée, des précautions ont été prises pour préserver l’anonymat.

	
	
	(Par ailleurs, l’haptonomie possède son propre corpus de concepts qui nécessite l’usage de néologismes. J’ai conservé le vocabulaire latin que F. VELDMAN a mis en place pour créer un lexique unitaire et devancer les difficultés de traduction.)

	
	
	Pour soutenir le lecteur, de nombreuses notes infrapaginales explicitent certains termes. En outre, plusieurs annexes permettent d’alléger le texte principal. Elles offrent plus ample information permettant de mieux saisir l’intérêt de telle ou telle notion.

	
	
	Bonne route.

	
	

	


	
	
	1. L’être animé

	

	

	
	
	Le concept d’âme a émergé du creuset gréco-latin avant d’être repris par la culture judéo-chrétienne, qui l’a radicalisé selon des vues dualistes (la dualité corps/âme).

	
	
	Depuis le XVII
	e siècle, la pensée occidentale a été largement influencée par la philosophie de DESCARTES. Maintenant encore, la pensée « moderne » nous présente, par les sciences biologiques et médicales, un corps morcelé jusqu’au niveau moléculaire. Dans cette culture de la division, du sécable, de l’analyse, l’esprit et l’âme se sont vus localisés, décortiqués, disséqués. Tant les maladies que la santé sont envisagées sous l’angle d’une fonctionnalité biochimique, et en dernier ressort d’un déterminisme génétique. En fin de compte, la personne humaine est de plus en plus privée de son intégrité, elle est dépossédée de son unité corporelle et de son unicité d’âme.

	
	
	L’haptonomie, quant à elle, fait appel aux concepts majeurs d’âme et de corporalité animée et plus récemment à celui de thymos.

	
	
	Le concept de thymos a été récemment revalorisé par Frans VELDMAN. Renouant avec la pensée fondatrice grecque, il note que le thymos y apparaît comme « le souffle de la vie » rendant compte du fond intime, essentiel de l’être. Par là, il a voulu éviter les évolutions de sens dues aux pensées latine, judéo-chrétienne et moderne au sujet de l’âme.
	

	
	

	
	La corporalité

	
	La phénoménalité haptonomique désigne la corporalité comme étant la manière corporelle dont l’être humain s’exprime, se représente dans le monde. C’est la façon toute personnelle de mettre en jeu les ressources de sa corporéité (F. VELDMAN) [1] . Cette façon, bien que dépendante des ressources corporelles réelles, possibilités et limites, découle aussi de toute l’historicité de la personne : culture, civilisation, histoire familiale et histoire individuelle.

	
	
	La notion de corporalité, bien que dépassant celles de corps et de corporéité, les englobe.

	
	
	Par corps, l’haptonomie désigne le substrat matériel de la vie, la matière dont est constitué l’organisme. Mais cette matière, dans la spécificité même de ses constituants moléculaires, est indissociable de l’organisation du vivant. Étant généré par la vie même, le corps est co-naissant avec l’individu. Aussi, il semble plus adapté de dire que le corps n’est pas seulement matière, mais plutôt substrat (de vie) organisé. Le corps représente tout à la fois : la matière organique (biologique), les tissus, les organes, l’organisation interne, la forme et aussi les traits extérieurs et singuliers de la personne qui permettent de la reconnaître comme unique.

	
	
	Dès l’Antiquité apparaît une vision dualiste de l’être humain. Le corps, animé par l’âme, y était envisagé comme le lieu même où l’âme peut se perdre. PLATON (427-347 av. J.-C.) liait le corps à la mort en faisant du sôma (le corps) un sêma (un tombeau) ; regardant le corps vivant comme pouvant sans cesse devenir le tombeau de l’âme, le lieu où sans cesse l’âme peut être souillée, peut mourir. Chez HOMÈRE (IX
	e siècle av. J.-C.), le soma était déjà lié à la mort, « soma » désignant le corps mort, le cadavre.

	
	
	Si la notion de corps est présente dans la phénoménalité haptonomique, c’est moins par sa référence à la « matière » organique que pour situer le corps en tant que substrat de vie chez l’être humain.

	
	
	Chez l’être vivant, l’idée de corps substrat de vie, matière organisée, ne prend son plein sens qu’intégrée à la notion de corporéité, à la dimension fonctionnelle de cet être vivant. La corporéité regroupe l’ensemble des fonctions biologiques vitales dont la mise en œuvre est sous-tendue par l’anatomie et la physiologie.

	
	
	La corporéité confronte l’être humain aux possibilités du corps qu’il a : mensurations, performances sportives, canons de l’esthétique, mais aussi aux limitations de ce corps : handicaps dus aux déficits génétiques, aux dysharmonies physiques, à la perte accidentelle de l’intégrité anatomique ou fonctionnelle, aux maladies.

	
	
	Si nous voulons préciser maintenant le concept de corporalité en haptonomie, nous devons dire qu’il s’agit de la façon personnelle de mettre en œuvre sa corporéité. Il s’agit ici d’envisager une personne
	 [2]  comme vivant son corps et sa corporéité (corps fonctionnel avec ses possibilités, ses limites et limitations), en relation avec son monde-de-vie et engageant des attitudes singulières qui lui sont propres. La corporalité représente l’unité psychophysique personnelle, la vitalité expressive de cette personne. Le vécu de corporalité découle des expériences de la personne tout au long de son histoire, et de la façon dont elle a été amenée à s’adapter pour poursuivre sa route parmi ses semblables.

	
	
	Ces adaptations
	 [3] , qui peuvent être adéquates ou au contraire inadéquates, dépendent du monde, tantôt convivial (et au-delà, affectivement accueillant) tantôt hostile, dans lequel vit la personne. Mais ce n’est pas uniquement le monde des relations interpersonnelles qui influence la maturation de la personne et son expression au travers de sa corporalité ; c’est aussi le monde (naturel et technologique) auquel nous sommes confrontés. De nos jours nous devons, de plus en plus, prendre corporellement position dans le monde technologique des objets, des outils, des machines ; autant d’inventions envisagées comme des prolongements dans l’espace et dans le temps d’une corporéité perceptive, motrice et pensante. Cette technologie peut aussi pallier une atteinte de l’intégrité du corps par le truchement de greffes d’organes et d’appareillages, mais elle n’est pas démunie d’une certaine agressivité qui nous menace sous des formes toujours plus diversifiées.

	
	
	Au-delà d’une dépendance à une historicité personnelle, qu’il n’a pas choisie et à laquelle il a dû, peu ou prou, se soumettre et s’adapter parfois à l’encontre de ses inclinations propres, l’être humain aspire à vivre dans une société de partage et d’échange des biens et des services. Cette aspiration est inscrite dans le fondement naturel de la morale [4]  ; l’être humain attend la reconnaissance de la valeur de ses actes et actions. Plus encore, sur la voie de sa réalisation, outre le désir qu’une place lui soit concédée et reconnue, il souhaite animer par lui-même ses actes et actions. Il souhaite vivre selon son moi profond. Son engagement et sa façon d’être corporelle ne sont plus seulement les résultats de son histoire. Exprimant son intentionnalité
	 [5]  toute personnelle, sa corporalité devient corporalité animée, étant mobilisée et motivée de façon authentique par ses sentiments et émotions. La personne s’actue
	 [6] . Le « soi », qui représente le propre, l’authentique de l’humain, donne à la corporalité une identité personnelle et un sens profond qui expriment l’âme. La personne vit – exprime en actes, et dans l’actuel – ses aptitudes, dons, talents et ce, conformément à ses aspirations et convictions les plus intimes.

	
	
	Le centre animant de nous-mêmes est ce lieu, intime et véridique, que les philosophes ont sans cesse tenté de cerner par les différentes notions de : thymos, âme, cœur, essence et self. Cette instance profonde de notre personnalité s’exprime de façon affective, perceptive, créative, pensante et agissante ; elle se révèle dans chacun de nos actes lorsque, mis en œuvre, notre élan de vie et notre intentionnalité vitale peuvent aller sans frein. La personne qui peut vivre son être-soi agit en harmonie avec elle-même, donnant valeur à sa propre essence et étant, par là même, dans une inclination à reconnaître la valeur de l’essence de l’autre. La reconnaissance de soi et la reconnaissance de l’autre sont consécutives au même mouvement de valorisation de l’être, de la vie. Il ne s’agit plus seulement de la construction d’un monde convivial, c’est-à-dire d’entente cordiale, mais de celle d’un monde d’affectivité.
	

	
	

	
	Dualité ou unicité de l’être ?

	La vision dualiste de l’être humain est un héritage de l’évolution des cultures gréco-latine et judéo-chrétienne. Elle vient en contraste flagrant avec ce que révèle la phénoménalité haptonomique : un être humain – être dans son entièreté vivant sa corporalité animée comme engagement dans son monde de vie, corporalité animée en laquelle corps et âme sont indissociables.

	
	
	La conception que nous avons actuellement en Occident du caractère « animé » de l’être humain et « animant » de son âme s’est forgée à partir des héritages gréco-latin et judéo-chrétien. S’y sont adjoints plus récemment le dualisme cartésien et l’approche essentiellement causaliste des sciences modernes, et plus particulièrement des sciences cognitives.

	
	
	Actuellement, le mot « âme » est fortement connoté de religiosité, si bien que de nombreuses personnes, et en particulier les scientifiques, n’osent plus l’utiliser. Quand ils le font, dans les neurosciences, c’est souvent pour le réduire à la « conscience ». Il s’agit là incontestablement d’un sérieux appauvrissement ; d’autant que la conscience est souvent elle-même réduite à la « perception ». Ces attitudes réductionnistes et scotomisantes, qui ont tendance à remplacer le tout par la partie, nous ferment à une approche sérieuse et conséquente de ce que représente le « phénomène d’animation » chez l’être humain.

	
	
	Personnellement, au vocable d’âme je préfère celui d’animation : animant/animé. Cette préférence a l’avantage de ne pas se heurter à la réserve qu’ont de nombreux contemporains vis-à-vis du mot âme. La question de la nature substantielle et matérielle de l’âme a toujours été la cause de débats et polémiques stériles. À mes yeux, l’attitude la mieux adaptée vis-à-vis de la question de l’âme est l’attitude phénoménologique. Il s’agit moins d’expliquer ce que sont l’âme et sa nature que de constater le caractère animé de l’être humain. Si l’âme reste bien (en toute rigueur scientifique) indéfinissable quant à sa substantialité, il n’en demeure pas moins que l’être humain est animé, en ce sens qu’il exprime une faculté endogène de se mettre en mouvement dans le monde – faculté qui, de plus, l’engage éthiquement dans ses actes.

	
	
	Venons-en aux héritages culturels auxquels je faisais référence.

	
	
	Pour HOMÈRE, l’âme n’est pas l’apanage des humains, mais celui des animaux, et cela à l’encontre du monde minéral inanimé. Étymologiquement, un être ayant une âme, ou plus justement un « être animé », est un « animal ». Pour ce qui est de l’être humain, HOMÈRE envisage les qualités de son animation selon deux niveaux. Le premier niveau, signifié par la psyché, est : la vie qui rend vivant tout corps, tout être. Cette vie est évoquée par la respiration, le froid : le souffle frais de la respiration (de psychô = souffler, respirer). Ainsi tout animal possède une âme. Le second niveau d’animation, qui ne se rencontre que chez l’être humain, est le thymos, qui caractérise la personnalité individuelle faite d’engagement, d’expression de ses sentiments, d’émotions et de désirs. Il est évoqué par le flot de sang chaud, tel qu’il peut jaillir de l’être lors du sacrifice ; lorsque le plus intime de l’être est donné aux dieux.

	
	
	Soucieux de l’unicité de la personne, les Grecs ont peu à peu intégré le thymos à la psyché (aux VI
	e et V
	e siècles av. J.-C.). L’âme (thymos) désigne alors la personnalité de l’Homme vivant. L’être, dans ce qu’il est de plus intime, et le substantiel corporel organisé ne sont alors aucunement distingués (au sens de séparés) l’un de l’autre. Il n’existe donc pas, dans cette façon d’envisager la personne humaine, de dissociation entre corps et âme. C’est secondairement que cette unité sera battue en brèche par les philosophes grecs, et en particulier par PLATON (IV
	e siècle av. J.-C.), qui isole l’âme comme étant une partie de la personne, distincte du corps. Il considère alors l’âme comme gouvernant le corps par son génie, et il la divise elle-même en plusieurs parties auxquelles revient la gestion de la passion, du désir et de l’intellect.

	
	
	Dans les débuts de la tradition judéo-chrétienne, l’âme – contrairement à ce que laisse entendre l’anthropologie chrétienne des siècles suivants – n’est pas envisagée comme étant le propre de l’humain. La référence à l’âme fait au contraire appel, dans la Genèse, à une conception particulièrement « moderne » et mature du monde vivant, que l’Occident ne redécouvre qu’actuellement. La Genèse se réfère toujours et clairement à « toute chair ». La « chair », au sens biblique originel, ouvre à une dimension cosmique et évolutive de la vie en tous lieux et en tous temps. Elle englobe toute l’évolution cosmique physicochimique, ainsi que le développement du règne animal, y incluant ainsi celui de l’espèce humaine. « Toute chair » désigne l’ensemble des « animaux », c’est-à-dire des êtres animés au sens de « manifestant en eux la présence d’un principe d’animation ».

	
	
	Pour les Hébreux, et contrairement à ce que l’on pense souvent, l’unicité de l’Homme n’est pas « contestée » par le principe « âme », mais elle l’est, en revanche, par le principe « esprit ».

	
	
	Ici commence, dans la culture judéo-chrétienne, la vision dualiste de l’être humain, à laquelle nous sommes encore confrontés aujourd’hui. Car, si pour la Bible hébraïque l’âme est terrestre, l’esprit au contraire est tenu pour divin. Cela est clair jusque dans le discours paulinien qui ne souligne pas l’opposition corps/âme, mais l’opposition chair/esprit. « Marchez en esprit et vous n’accomplirez pas le désir de la chair. » Cela laisse entendre que l’esprit divin est donné de l’extérieur à l’Homme, par une intervention surnaturelle qui transcende l’humain (corps et âme) en être surnaturel [7] .

	
	
	Ainsi, c’est dans la brèche naturel/surnaturel – chair/esprit (saint) – que s’est trouvée confortée la vision dualiste de l’être humain.

	
	
	Au cours des siècles, une lente collusion s’est installée entre une représentation d’une âme « humaine » et celle d’un esprit « divin ». Les deux notions ont été de plus en plus confondues, au détriment du concept de chair, originellement riche mais qui, vidé de l’animé, s’est vu réduit à n’exprimer qu’un corps-matière en tant que corps-objet.

	
	
	
	DESCARTES devait radicaliser ce dualisme corps/esprit. Dans la quatrième partie du Discours, il écrivait : « Je connus de là que j’étais une substance dont toute l’essence ou la nature n’est que de penser, et qui, pour être, n’a besoin d’aucun lien, ni ne dépend d’aucune chose matérielle. En sorte que ce moi, c’est-à-dire l’âme par laquelle je suis ce que je suis, est entièrement distincte du corps, et même qu’elle est plus aisée à connaître que lui, et qu’encore qu’il ne fût point, elle ne laisserait pas d’être tant ce qu’elle est. »

	
	
	Pour DESCARTES, l’âme, qui n’est plus distinguée de l’esprit, est totalement distincte du corps ; elle est une « substance » à part, une substance sans matérialité, qui peut exister sans même l’existence du corps. Il considère l’esprit comme étant de nature surnaturelle, comme « un don du divin ». L’esprit est la substance pensante, la « chose pensante » : res cogitans.

	
	
	Le corps, quant à lui, n’est plus envisagé que comme un corps-objet, à la façon d’un morceau de cire, comme une matière étendue et flexible. Le corps-objet, au même titre que tout autre objet du cosmos, est « étendue » : matière et mouvement. C’est la « chose étendue » : res extensa.

	
	
	L’unité de la personne humaine, mise à mal par le dualisme cartésien, a été davantage encore disloquée par les successeurs de DESCARTES, qui ont eux-mêmes réduit la vision cartésienne. En effet, chez DESCARTES la pensée ne se limite pas à notre concept moderne d’intellect. Pour lui, l’esprit ne produit pas seulement des représentations du monde et des « idées », au sens où l’entendraient les sciences cognitives actuelles. Par res cogitans,
	DESCARTES désigne tout aussi bien la pensée, au sens moderne d’élaboration des idées, que la perception, la volonté et les sentiments. Néanmoins, la valeur qu’il porte aux sentiments est bien fade, puisqu’il voit en ces derniers « les façons confuses de penser qui proviennent et dépendent de l’union et du mélange de l’esprit et du corps » (Méditations VI).

	
	
	Ce dualisme sera maintenu, dans le cadre de la théorie psychanalytique, par FREUD et ses successeurs qui instaurent une frontière entre Moi et monde, psychique et organique, conscient-préconscient et inconscient, et font de la vie de la psyché le lieu du jeu...








OEBPS/IMAGES/cnl.png
Avec le soutien du

www.centrenationaldulivre.fr








OEBPS/IMAGES/cover.jpg
Jean-Louis Revardel

'univers affectif

Haptonomie et
pensée moderne







OEBPS/IMAGES/logo_editeur.png
puf





