
	
        [image: Couverture de l'epub]
    

    

        

        
        Louis Althusser
    


    Sur la reproduction


    

    
        
            2011
            [image: Logo de l'éditeur PUF]
        

    


    
        Copyright

        
            
    ©  Presses Universitaires de France,
        Paris, 
        2015

    ISBN numérique : 9782130742029

    ISBN papier : 9782130590798

    Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement réservée à l’usage privé du client. Toute reproduction ou diffusion au profit de tiers, à titre gratuit ou onéreux, de tout ou partie de cette œuvre est strictement interdite et constitue une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et suivants du Code de la propriété intellectuelle. L’éditeur se réserve le droit de poursuivre toute atteinte à ses droits de propriété intellectuelle devant les juridictions civiles ou pénales.


        

        
            
                    
                        
                            [image: Logo CNL]
                        
                    
                    
                        
                            
                                [image: Logo Presses Universitaires de France]
                            
                        
                    
                    

            

            

        
    


    Présentation

    « La reproduction des rapports de production » est le manuscrit dont Althusser a tiré son célèbre texte, paru dans La Pensée en 1970, « Idéologie et appareils idéologiques d’État », qui se trouve ici resitué dans son contexte, qu’une exégèse supposée savante a généralement occulté. L’auteur y expose de façon ordonnée sa conception du matérialisme historique, des conditions de la reproduction de la société capitaliste et de la lutte révolutionnaire en vue d’y mettre fin. Cet écrit nous vient d’un autre âge. Il témoigne de la splendeur du moment « 68 ». Il exprime certaines opinions que l’on pourra juger, pour une part du moins, désormais insoutenables. Mais il conserve, à quatre décennies de distance, une singulière force de provocation théorique et politique. Il nous confronte à une question qui acquière chaque jour une actualité plus criante : dans quelles conditions, dans une société qui proclame les idéaux de liberté et d’égalité, la domination des uns sur les autres se reproduit-elle sans cesse à nouveau ?
 Le manuscrit se présente d’abord comme un texte didactique militant, qui est aussi une introduction à la pensée d’Althusser. Mais il manifeste progressivement son caractère d’élaboration conceptuelle originale. Il appelle donc une lecture à plusieurs niveaux : texte politique portant témoignage d’une époque, présentation des catégories althussériennes d’analyse du capitalisme, théorie (nouvelle) des « appareils idéologiques d’État » et de « l’interpellation » idéologique.
 Jacques Bidet


    
        

        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
                
                    
                
                
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            


        
            
    Table des matières


    
        	
                        Préface. Althusser et les « Appareils Idéologiques d’État »
                        
                            (Étienne Balibar)
                        
                    
                
	
                        Introduction. Une invitation à relire Althusser
                        
                            (Jacques Bidet)
                        
                    
                    
                        	
                        Texte politique, texte théorique
                        
                    
                
	
                        Pour une relecture de la théorie des AIE
                        
                    
                
	
                        Le droit et son dépérissement annoncé
                        
                    
                
	
                        L’appareillage idéologique et la machinerie de l’État
                        
                    
                
	
                        Interpeller l’interpellation
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Note éditoriale
                        
                            (Jacques Bidet)
                        
                    
                
	
                        La reproduction des rapports de production
                        
                    
                    
                        	
                        Avertissement au lecteur
                        
                    
                    
                        	
                        I
                        
                    
                
	
                        II
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Qu’est-ce que la philosophie ?
                        
                    
                    
                        	
                        I - Philosophie du sens commun et Philosophie
                        
                    
                
	
                        II - La philosophie n’a pas toujours existé
                        
                    
                
	
                        III - Conjonctions politico-scientifiques et Philosophies
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Qu’est-ce qu’un mode de production ?
                        
                    
                    
                        	
                        I - Quatre Thèses classiques
                        
                    
                
	
                        II - Les Forces productives
                        
                    
                
	
                        III - Les rapports de production
                        
                    
                
	
                        IV - La division sociale est la réalité de la division « technique » du travail : production, exploitation, et lutte de classe dans la production
                        
                    
                
	
                        V - Conclusion
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        De la reproduction des conditions de la production
                        
                    
                    
                        	
                        I - Reproduction des moyens de production
                        
                    
                
	
                        II - Reproduction de la force de travail
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Infrastructure et superstructure
                        
                    
                    
                        	
                        I - Avantages d’une représentation topique
                        
                    
                
	
                        II - Limites d’une représentation topique
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Le droit
                        
                    
                    
                        	
                        I - Systématicité du Droit
                        
                    
                
	
                        II - Formalité du Droit
                        
                    
                
	
                        III - Répressivité du Droit
                        
                    
                
	
                        IV - Droit, idéologie juridique, et supplément d’idéologie morale
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        L’état et ses appareils
                        
                    
                    
                        	
                        I - De la théorie descriptive à la théorie tout court
                        
                    
                
	
                        II - L’essentiel de la théorie marxiste de l’État
                        
                    
                
	
                        III - Les Appareils idéologiques d’État
                        
                    
                
	
                        IV - « Institutions » publiques et privées
                        
                    
                
	
                        V - Des appareils idéologiques d’État et les sous-produits idéologiques de leurs pratiques
                        
                    
                
	
                        VI - Le double fonctionnement des appareils d’État, et leur « action concertée »
                        
                    
                
	
                        VII - Fragilité et solidité des Appareils idéologiques d’État
                        
                    
                
	
                        VIII - Résumons-nous
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Brèves remarques sur les AIE politique et syndical de la formation sociale capitaliste française
                        
                    
                    
                        	
                        I
                        
                    
                
	
                        II - Quelques données historiques
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Les appareils idéologiques d’état politique et syndical
                        
                    
                    
                        	
                        I - Avertissement nécessaire
                        
                    
                
	
                        II - L’Appareil idéologique d’État politique
                        
                    
                
	
                        III - L’appareil idéologique d’État Syndical
                        
                    
                
	
                        IV - La lutte des classes populaires dans l’appareil idéologique d’État politique (… et au dehors)
                        
                    
                
	
                        V - Sur la lutte de classe économique dans l’appareil idéologique d’État syndical
                        
                    
                
	
                        VI - La lutte de classe politique doit être profondément enracinée dans la lutte de classe économique
                        
                    
                
	
                        VII - Il existe un appareil répressif mais plusieurs appareils idéologiques d’État
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        De la reproduction des rapports de production
                        
                    
                    
                        	
                        I - D’une certaine « division du travail » dans la reproduction des rapports de production
                        
                    
                
	
                        II - Il existe un Appareil idéologique d’État dominant. C’est aujourd’hui l’École
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Reproduction des rapports de production et révolution
                        
                    
                    
                        	
                        I - Résumons nous
                        
                    
                
	
                        II - Qu’est-ce qu’une Révolution ?
                        
                    
                
	
                        III - Les deux objets de la lutte de classe révolutionnaire
                        
                    
                
	
                        IV - Les rapports de la production capitaliste sont les rapports de l’exploitation capitaliste
                        
                    
                
	
                        V - Lutte de classe dans les appareils idéologiques d’État
                        
                    
                
	
                        VI - Lutte des classes autour et dans l’appareil idéologique d’État dominant
                        
                    
                
	
                        VII - Pourquoi la lutte des classes « idéologique » « précède » les autres ?
                        
                    
                
	
                        VIII - Attention ! Primat de l’infrastructure
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Derechef sur le « droit ». Sa réalité : l’appareil idéologique d’État juridique
                        
                    
                    
                        	
                        I - Rappel des caractères du « Droit »
                        
                    
                
	
                        II - Raisons réelles des caractères du « Droit »
                        
                    
                
	
                        III - L’appareil idéologique d’État juridique
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        De l’idéologie
                        
                    
                    
                        	
                        I - Marx et le terme d’idéologie
                        
                    
                
	
                        II - L’idéologie n’a pas d’histoire
                        
                    
                
	
                        III - Répression et idéologie
                        
                    
                
	
                        IV - L’idéologie est une « représentation » imaginaire du rapport imaginaire des individus à leurs conditions réelles d’existence
                        
                    
                
	
                        V - L’idéologie a une existence matérielle
                        
                    
                
	
                        VI - L’idéologie interpelle les individus en sujets
                        
                    
                
	
                        VII - Un exemple : l’idéologie religieuse chrétienne
                        
                    
                
	
                        VIII - Comment « fonctionne » concrètement l’idéologie
                        
                    
                
	
                        IX - Infrastructure et Superstructure
                        
                    
                
	
                        X - Un exemple concret
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Appendice. Du primat des rapports de production sur les forces productives
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Note sur les AIE
                        
                    
                    
                        	
                        I
                        
                    
                
	
                        II
                        
                    
                
	
                        III
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Idéologie et appareils idéologiques d’État
                        
                    
                    
                        	
                        Sur la reproduction des conditions de la production  
                        
                    
                
	
                        Infrastructure et Superstructure
                        
                    
                
	
                        L’État
                        
                    
                
	
                        Sur la reproduction des rapports de production
                        
                    
                
	
                        A propos de l’Idéologie
                        
                    
                

                    

                    
                

    


Préface. Althusser et les « Appareils Idéologiques d’État »

Étienne Balibar


Jacques Bidet et les Presses Universitaires de France me proposent de contribuer par un texte de présentation supplémentaire à la réédition de l’ouvrage posthume d’Althusser, Sur la reproduction, édité par leurs soins en 1995, et dont la demande, depuis, ne s’est jamais interrompue. Je suis touché, et honoré, par cette proposition, et je suis très heureux qu’ils aient accepté, en guise de contribution à leur entreprise éditoriale, un texte non absolument nouveau, mais datant de quelques années, et déjà publié bien qu’inédit en français. Il s’agit de la préface que j’avais rédigée pour la traduction en hébreu du chapitre « Sur l’idéologie » de ce même ouvrage, par les soins d’Ariella Azoulay [1] . Je ne veux pas le changer, puisque, au fond, je cherchais déjà à y exprimer les questions que je me pose à propos de la construction et des implications d’un ensemble dont les développements sur les « appareils idéologiques d’État » forment, qu’on le veuille ou non, la partie la plus saillante, en même temps que je rapportais de mon mieux les circonstances de son écriture et de sa publication partielle auxquelles il se trouve que j’ai été mêlé d’assez près. Je saisis également cette occasion d’associer à nos lectures de l’œuvre d’Althusser une collègue dont l’œuvre personnelle (portant en particulier sur le « mode de production » des arts visuels) occupe une place importante dans le champ de la « théorie » contemporaine, et dont le combat pour la justice aux côtés du peuple palestinien opprimé par l’État d’Israël me paraît tout à fait admirable. Que certains travaux d’Althusser, datant désormais de 40 ans et renvoyant à un tout autre contexte, apparaissent ici, ou en d’autres lieux à travers le monde, comme une ressource intellectuelle, morale et politique, me paraît une belle leçon de l’histoire, vraiment [2] .

Dans cette brève introduction, je ne veux pas commenter en détail le texte d’Althusser sur les Appareils idéologiques d’État, aujourd’hui pour la première fois traduit en hébreu, mais simplement fournir quelques indications sur son statut et ses conditions d’écriture, à la demande de mon amie Ariella Azoulay que je remercie très vivement de m’avoir sollicité et attendu.

Je crois possible de dire que ce texte est devenu, et restera, l’un des textes importants de son auteur : un de ceux auxquels on se réfère pour caractériser sa pensée, un de ceux qui mettent en œuvre des concepts « signés » de son nom propre et immédiatement reconnaissables comme tels (ici « appareils idéologiques d’État », « interpellation idéologique », ailleurs « coupure épistémologique », « lecture symptomale », etc.), un de ceux enfin que la philosophie contemporaine continue de travailler lorsqu’elle s’inscrit dans une descendance du structuralisme et du post-structuralisme [3] . Pourtant son statut – même envisagé dans le cadre d’une œuvre fragmentaire, inachevée, en bonne partie posthume – est tout à fait paradoxal.

Et d’abord, de quel texte s’agit-il ? Les modalités de sa publication et de sa republication font qu’il est aujourd’hui impossible de lui attribuer une identité unique, et d’en indiquer avec certitude les frontières. En revanche, il est nécessaire d’en évoquer l’histoire et de l’inscrire dans différents ensembles en partie concurrents, de façon à comprendre pourquoi les commentaires dont il a fait l’objet, et qui désormais l’accompagnent ou en prescrivent la lecture, peuvent être aussi divergents. Le texte aujourd’hui traduit constitue le « chapitre XII : De l’idéologie » (pages 205 à 242), du volume posthume publié en 1995, cinq ans après la mort de Louis Althusser, par les soins de Jacques Bidet. Il s’agit là d’un choix rationnel, puisque se trouve ainsi mise à la disposition du lecteur une version à la fois cohérente et complète du développement autonome d’Althusser qui porte spécifiquement sur l’idéologie. Mais ce n’est pas du tout sous cette forme que le texte a été d’abord mis en circulation, puis réédité et traduit en diverses langues, et qu’il a été lu et discuté. La première édition, comme article dans la revue La Pensée (n° 151, juin 1970), puis comme chapitre dans l’ouvrage Positions (Éditions Sociales, 1976), intitulée « Idéologie et appareils idéologiques d’État (Notes pour une recherche) », était à la fois plus longue puisqu’elle faisait précéder la théorie du « mécanisme idéologique » d’un développement « sur la reproduction des conditions de la production », et abrégée dans le cours de son propre développement. Elle était présentée comme « constituée par deux extraits d’une étude en cours » offerts à la discussion. Comme l’étude en cours n’a jamais été achevée ni publiée du vivant de l’auteur, et que la discussion de l’article a été au contraire très vive et nourrie dans différents pays, il est à parier que c’est cette version « historique » à laquelle continueront de se référer la plupart des commentateurs. Je rappellerai donc les circonstances et les causes de cet imbroglio.

Dans son introduction critique et philologique, Jacques Bidet indique qu’il existe deux versions du manuscrit complet intitulé « De la superstructure » dont ces développements sont tirés. Toutes deux sont inachevées. La première, d’environ 150 pages, rédigée en mars-avril 1969 ; la seconde, d’environ 200 pages, sans date, corrigeant et augmentant la première. L’article de 1970 formé d’extraits du chapitre III (« De la reproduction des conditions de la production »), du chapitre IV (« Infrastructure et superstructure »), du chapitre VI (« L’État et ses appareils »), du chapitre IX (« De la reproduction des rapports de production »), et du chapitre XII (« De l’idéologie »), se situerait « quelque part entre les deux versions », indépendamment des coupures, raccords et ajouts qu’il comporte. Tout ceci est inintelligible si on n’explique pas ce qui a conduit Althusser à donner ainsi un montage partiel en lieu et place d’un texte « complet », mais inachevé, et en fait inachevable.

Il faut pour cela remonter à l’intrication de la maladie d’Althusser (dite par les psychiatres « psychose maniaco-dépressive ») et des circonstances politiques du moment. En mai-juin 1968, au moment des « événements » qu’il tentera lui-même de caractériser après-coup comme « révolte idéologique de masse de la jeunesse scolarisée » [4] , et non par hasard sans doute, Althusser se trouvait en traitement pour un épisode dépressif dans une clinique de la région parisienne, sans communication avec l’extérieur. Dans les mois suivants, après avoir pris la mesure du changement considérable de la situation sociale et de l’atmosphère politique en France et à l’étranger, et tenté d’en interpréter la signification au cours de discussions parfois difficiles avec un certain nombre de ses amis et élèves, dont certains avaient pris une part plus ou moins active au mouvement, Althusser avait proposé de contribuer de son côté, par une reprise des questions de la théorie marxiste des rapports entre « base et superstructure », aux élaborations en cours. Un groupe dont je faisais partie (avec Pierre Macherey, Roger Establet, Christian Baudelot et Michel Tort) avait entrepris de travailler sur la base de notes et d’interventions publiques de la période précédente, à la rédaction d’un ouvrage collectif (qui se voulait de grande ampleur) sur la théorie de la scolarisation dans la société (le « mode de production ») capitaliste. Nous avions en particulier décidé d’employer une terminologie qui comportait les notions de « forme scolaire » (sur le modèle de la « forme marchandise » dans la première section du Capital) et d’« appareil scolaire » (sur le modèle de l’« appareil d’État » dans le 18 Brumaire de Louis Bonaparte et les autres « œuvres politiques » de Marx). Il était entendu que ces deux élaborations (la nôtre, celle d’Althusser) devaient se rejoindre et donner lieu à une confrontation pour aboutir à une doctrine commune. Nous avions le sentiment de former une sorte d’école de pensée originale à l’intérieur du marxisme « occidental ». Les grèves de masse et mouvements sociaux de 1968 et des mois suivants avaient répandu dans la gauche marxiste l’idée qu’on entrait dans un nouveau cycle révolutionnaire susceptible de mener à des transformations fondamentales. Par rapport aux modèles classiques cependant, un certain nombre de différences sautaient aux yeux (qui plaçaient les marxistes « orthodoxes », attachés au primat de la lutte des classes et du mouvement ouvrier politiquement organisé, dont Althusser lui-même, dans une situation délicate). Non seulement les luttes de 1968 affectaient à la fois les pays du « camp socialiste » et du « camp capitaliste », de la Chine à la Pologne et des États-Unis au Brésil, en passant par la Tchécoslovaquie, la France, l’Allemagne et l’Italie, mais elles donnaient un rôle de premier plan, au moins en apparence, à de « nouveaux mouvements sociaux » dont celui des étudiants (et même des élèves des écoles), en liaison avec la crise ouverte de grandes institutions « autoritaires » comme l’École et la Famille. L’importance que, dès ses premiers essais retentissants [5] , Althusser avait attachée à développer ou même à forger de toutes pièces une théorie « marxiste » de l’idéologie pour refondre ou reconstruire le matérialisme historique, lui donnait certes le sentiment de pouvoir rendre compte de la nouveauté des phénomènes politiques contemporains. Mais elle le plaçait aussi (et nous plaçait avec lui) devant un défi qu’il n’était pas facile de relever, dans un environnement intellectuel où s’aggravait la scission des organisations politiques se réclamant du marxisme en tendances incompatibles, et où beaucoup de théoriciens « critiques » s’éloignaient de plus en plus des références à Marx [6] .

Aucun de ces plans n’allait se réaliser comme prévu. Travaillant comme toujours dans un état de grande excitation après ses phases dépressives, Althusser rédigeait en quelques semaines un manuscrit ayant déjà la forme d’un livre, mais inachevé, et le communiquait au « groupe école » qui s’était mis en route antérieurement, et indépendamment de lui, mais avançait plus lentement, au milieu des lectures critiques de Bourdieu, de Durkheim, de Freinet ou de Kroupskaïa, et des tableaux statistiques de scolarisation des enfants d’ouvriers et de bourgeois. Il s’agissait désormais de savoir comment on allait effectuer la « suture » entre les analyses de l’appareil scolaire auxquelles nous étions parvenus de notre côté, et l’idée générale des « appareils idéologiques d’État » et de leur fonction reproductrice des rapports de production capitalistes que proposait Althusser. Or, malgré la proximité des idées et de la terminologie, nous ne réussissions pas à nous mettre d’accord, et il en résultait une paralysie générale. À quoi s’ajoutaient des tensions politiques venant du fait que certains d’entre nous se sentaient plus proches des groupes maoïstes (UJCML, puis Gauche Prolétarienne) alors que d’autres (avec Althusser lui-même) estimaient nécessaire de rester « à l’intérieur du parti » (c’est-à-dire du parti communiste officiel) [7] . L’« autonomie de la théorie » volait en éclats… De son côté, Althusser ne tardait pas à tomber malade à nouveau : non seulement peut-être en raison des contrecoups de ces tensions, et plus généralement de l’épreuve à laquelle le soumettait son attachement au parti (qui le mettait en accusation comme maître à penser des gauchistes dans le moment où beaucoup de ses proches disciples faisaient dissidence et exigeaient qu’il les rejoigne, puis finissaient par le taxer de révisionnisme et de trahison), mais en raison d’un ébranlement général de son état psychique, venu de très loin, et qui ne ferait que s’aggraver au cours des années suivantes. En conséquence, l’ensemble des travaux entrepris était interrompu et demeurait inachevé [8] . Le manuscrit d’Althusser Sur la reproduction venait s’ajouter à une série d’autres textes, plus ou moins avancés, rédigés entre 1968 et 1980, souvent sous la forme de « traités » ou d’essais « populaires » sur le modèle des exposés marxistes classiques du matérialisme historique, entrepris dans les périodes de rémission de sa maladie, et demeurés inaboutis, dont certains ont été aujourd’hui publiés dans les volumes d’œuvres posthumes.

En 1970, cependant, à l’occasion d’un retour à la vie active, Althusser avait été sollicité par des amis, et notamment par Marcel Cornu, secrétaire de rédaction de la revue La Pensée, de montrer quelque chose de ses travaux en cours au public, et il avait pensé qu’un développement sur l’idéologie relancerait une discussion dont il espérait lui-même profiter pour se remettre au travail. D’où la réalisation du « montage » d’extraits publiés sous le titre « Idéologie et appareils idéologiques d’État », solution provisoire à laquelle le destin allait conférer une portée définitive, ou du moins de longue durée. Car c’est sur la foi des impressions provoquées par le rapprochement des deux développements fondamentalement discontinus, l’un centré sur la question de la « reproduction des rapports de production », l’autre sur le mécanisme « idéologique » de l’interpellation, de la reconnaissance et de la garantie, que les commentaires, les usages et les critiques allaient s’établir. Au point de rencontre aporétique des deux, la notion ou l’expression cabalistique des « A.I.E. » [9] .

Dans l’édition originale (j’appelle ainsi l’article de 1970), les extraits retenus et remaniés sont séparés par des lignes de points de suspension. Ces lignes, en particulier celle qui sépare les deux développements principaux, acquièrent une fonction imprévue : elles matérialisent une absence (un « vide » dirait l’un des meilleurs commentateurs et éditeurs d’Althusser, François Matheron, qui fait ainsi jouer en abîme l’une des expressions favorites du philosophe) [10]  qui est aussi le lieu des problèmes les plus importants et les plus redoutables. Mon sentiment a toujours été que la fécondité intellectuelle du texte d’Althusser était liée justement à cette suspension de la pensée au voisinage de l’articulation décisive, à la fois signalée et dérobée, que matérialisaient les points de suspension. Les lecteurs étaient induits à chercher pour leur propre compte la « solution » du problème, soit qu’ils imaginent qu’Althusser lui-même la possédait et pour quelque raison mystérieuse ne voulait ou ne pouvait la livrer, soit qu’ils aient compris que lui-même en fait ne la détenait pas, et qu’ils aient cherché comment développer et transformer chacune des ébauches disponibles pour la fournir eux-mêmes. Ce qu’ils ne pouvaient savoir, évidemment, et que la publication intégrale du manuscrit permet aujourd’hui de découvrir, c’est ce qui constituait chez Althusser le « maillon manquant » : essentiellement un développement sur le droit et un développement sur la révolution, séparés par la proposition d’un « élargissement » du concept marxiste « classique » de l’État. Dans le premier, Althusser partait de thèses assez proches au fond de la tradition du positivisme juridique (et derrière elle, de la définition kantienne du droit et de sa différence par rapport à la morale) pour insister sur le caractère « répressif » du droit : il concluait à son insuffisance pour garantir la reproduction ou stabilisation des rapports sociaux dominants, donc à la nécessité « fonctionnelle » d’un supplément d’efficacité idéologique. Dans le second, il s’efforçait (au milieu d’un luxe de précautions) d’expliquer comment on peut à la fois penser la perpétuation des conditions de l’exploitation et la nécessité de leur interruption : croix habituelle des tentatives marxistes d’articuler la théorie et la pratique. Le plus intéressant était sans doute la reprise de considérations développées antérieurement sur la différence des temporalités de la lutte politique : une temporalité « courte », celle des luttes de classes qui se déroulent dans la sphère publique, et qui ont pour enjeu la détention du pouvoir d’État, et une temporalité « longue », celle des luttes de classes qui transgressent la barrière du privé et du public, et se déroulent dans la matérialité de l’idéologie [11] . Mais cette ébauche ne faisait que souligner (dans l’embarras de son écriture) l’aporie à laquelle se heurtait Althusser : la « lutte de classes idéologique » dont dépend l’efficacité de la lutte politique elle-même, puisqu’elle en prépare les conditions et en mobilise les porteurs (la « classe révolutionnaire »), ne saurait être elle-même la « dernière instance » historique de la politique. Sa propre efficacité est renvoyée au court-circuit énigmatique de deux « matérialités » hétérogènes [12] . « C’est l’infrastructure qui est déterminante en dernière instance ». La connaissance par les lecteurs contemporains des développements intermédiaires d’Althusser n’aurait donc en rien atténué leur perplexité. En revanche, elle aurait paralysé leur imagination théorique, en substituant à l’évidence d’un vide l’apparence d’un plein. C’est pourquoi, malgré les circonstances déprimantes et même – au bout du compte – tragiques auxquelles il est dû, je considère comme un « hasard objectif » extraordinaire le fait qu’Althusser ait été obligé de publier son essai sous la forme, non d’un (pseudo) traité du matérialisme historique, mais d’un collage de deux propositions hétérogènes « ouvert » sur l’inconnu.

Il reste à se demander, avant de laisser le lecteur face aux mots d’Althusser lui-même, comment on peut aujourd’hui penser les effets de cette hétérogénéité. Il me semble qu’à cet égard on peut avancer deux hypothèses. D’une part, l’histoire (politique, sociale, intellectuelle) a complètement rompu l’unité, même problématique, des deux discours que le « marxisme structural » d’Althusser avait pour projet de combiner, et d’étayer l’un par l’autre, et elle les a renvoyés à des contextes qui ne communiquent pratiquement plus. Ce qui ne veut pas dire qu’elle signifie par là l’absurdité de la tentative : car celle-ci nous apprend beaucoup des exigences théoriques de son époque, et témoigne d’un remarquable sérieux (ou « esprit de conséquence ») dont la leçon n’est pas perdue. D’autre part, la disjonction des contextes témoigne à sa façon de l’omniprésence d’une question multiforme : question du « sujet », et indissociablement question de la « subjectivation » politique, dont il est clair qu’elle a toujours son lieu dans plusieurs horizons de pensée à la fois.

Les développements d’Althusser sur la « reproduction des rapports de production » se fondent sur un concept de structure dont on a pu dire qu’il était essentiellement « fonctionnaliste », et il a été lui-même obligé de s’en défendre constamment [13] . Il s’agit plutôt d’inscrire la possibilité, voire la nécessité, de la rupture avec le système capitaliste dominant au point même de « fragilité » constitutionnelle de ce système (c’est-à-dire en un sens, comme le dira plus tard Althusser, son point de « contingence »), que la lecture des textes de Marx suggère d’identifier avec une notion étendue de la « reproduction » sociale. Dans ces essais, tous plus ou moins inachevés et lourdement marqués par le langage traditionnel du « matérialisme historique », Althusser s’emploie donc à concentrer stratégiquement en ce point tous les éléments d’action en retour de la structure sur elle-même, pour en faire les lieux et les objets privilégiés de la lutte des classes. On pourrait dire que son inspiration est ultra-léniniste, en ce sens qu’il ne se contente pas de définir l’objectif de la lutte de classe organisée comme « pouvoir d’État » et « appareil d’État », mais dédouble cette dernière notion de façon à pouvoir y inclure la « domination idéologique » et la centralisation latente des pratiques et des représentations idéologiques sur la base d’une « idéologie d’État » (qui est probablement pour lui, à l’époque bourgeoise, l’idéologie juridique). Tout se passe donc comme si Althusser entreprenait de renforcer et d’accentuer l’image « totalitaire » de la domination bourgeoise et de la puissance occulte de l’État, pour en venir au bout du compte, de façon oxymorique, à la possibilité de son renversement. Le maillon « le plus fort » est aussi virtuellement « le plus faible ». D’où aussi son désaccord avec Gramsci : il se cristallise dans le rejet par Althusser de la notion gramscienne d’« hégémonie » et dans son insistance sur l’extériorité du parti (ou du mouvement) révolutionnaire par rapport au système entier des « superstructures » bourgeoises, corrélat de son intériorité ou de son immanence critique par rapport aux pratiques des masses populaires et de la classe ouvrière. Mais cela ne fait que déplacer le problème. Et l’idée d’une organisation extérieure aux formes idéologiques de l’organisation, qui sont à l’évidence aussi des formes d’appareil, est, convenons-en, tout à fait énigmatique [14] .

L’autre volet des recherches d’Althusser sur l’idéologie appartient en fait à un tout autre contexte. L’idée d’une structure de « l’idéologie en général », non seulement ne relève pas de la tradition marxiste, bien qu’Althusser en ait montré l’affinité avec certaines remarques de Marx, en particulier dans l’Idéologie allemande (« l’idéologie n’a pas d’histoire propre »), dont il a fait une lecture « symptomale » – ce qui prouve tout simplement que Marx et le marxisme ne sont pas la même chose –, mais elle renvoie en fait à une autre idée de la « structure ». Il s’agit, pour ce qui concerne l’œuvre d’Althusser lui-même, d’une série de textes s’échelonnant entre l’essai de 1964 « Freud et Lacan » (repris en 1976 dans Positions) et le texte de 1976 (ou 1977) « Sur Marx et Freud » (publié dans les Actes du Congrès de Psychanalyse de Tbilissi) [15] , en passant notamment par les deux essais réunis dans Pour Marx : « Le Piccolo, Bertolazzi et Brecht » (1962) et « Marxisme et Humanisme » (1963). Althusser y poursuit une étude de la constitution imaginaire du sujet comme « effet idéologique » fondamental, ou mieux comme effet de structure de l’idéologie (mais évidemment il y a ici un élément de circularité, car l’effet de structure de l’idéologie par excellence c’est justement la constitution des « sujets » – à quoi l’on peut ajouter que si l’objectif essentiel du mouvement structuraliste, auquel a participé Althusser à sa façon [16] , a bien été de penser la constitution du sujet à la place du « sujet constituant » des philosophies transcendantales classiques, l’idéologie devient ici tout simplement un autre nom de la structure). Cette étude se fait (comme on le verra en particulier au moment du passage du premier au second et au troisième moment de la « constitution du sujet » : interpellation, reconnaissance, garantie) au moyen d’un travail sur des modèles théoriques empruntés à Hegel, à Freud, à Feuerbach et à Spinoza (sous l’égide générale de ce dernier, à qui le mérite est attribué d’avoir inauguré une philosophie critique de l’imaginaire et de son efficacité sociale). Il ne s’agit certainement pas d’une théorie « achevée » (mais une telle demande a-t-elle un sens ?). L’une des clés d’interprétation (qu’on peut juger extrinsèque, mais qui fait signe aussi vers la circulation des problèmes et des concepts dans la conjoncture de l’époque) réside à l’évidence dans une controverse latente avec Lacan (souvent interrogée par les étudiants d’aujourd’hui) sur la question du « symbolique ». Les signifiants de ce dernier sont empruntés fondamentalement par Althusser au discours du monothéisme, notamment dans les deux références à sa refondation mosaïque (« Je suis Moïse ton serviteur ») et à sa répétition-transformation évangélique (« Tu es Pierre »). On peut dire à cet égard qu’il ramène très brutalement le symbolique lacanien dans le champ de l’imaginaire et de la relation spéculaire qui le caractérise, pour en faire une « fonction » intérieure de l’imaginaire. Du même coup, évidemment, il pose implicitement la question de savoir comment penser le « réel » qui, dans la systématisation lacanienne bien connue, forme le troisième pilier de l’explication des processus de l’inconscient. Tout semble indiquer qu’Althusser se refuse à identifier, comme le fera de son côté Lacan, le « réel » à la fonction négative d’un impossible ou d’un événement traumatique, irreprésentable parce que non-symbolisable, bref d’une « chose en soi » transcendantale. En quoi consiste dès lors la positivité du réel, corrélative de la matérialité de l’imaginaire ? À l’horizon du texte, mais là encore de façon très énigmatique, il est suggéré que cette question ne saurait, probablement, être séparée de celle du « mauvais sujet », celui qui ne réussit pas à « marcher tout seul », ou qui résiste à l’interpellation. On pourrait dire encore qu’il s’agit là de l’excès de pouvoir du sujet, résultant de sa faiblesse même, par rapport à la boucle d’interpellation qui, cependant, le constitue ou lui confère sa « forme ». Mais on note (on a souvent noté) à ce propos chez Althusser comme une étrange réserve, qu’on a cru pouvoir aussi interpréter comme une forme de résistance ou de dénégation…

Il ne saurait être question pour moi, évidemment, de pousser plus avant une présentation et une discussion qui donneraient l’illusion du savoir achevé. Je préfère rester sur des questions, dont on aura compris qu’elles ne datent pas vraiment d’aujourd’hui. En me retournant, cependant, sur cette caractérisation de la matérialité propre de l’écrit d’Althusser, que je viens de tenter pour répondre à la sollicitation d’Ariella, je vois que j’ai volontairement ou non suggéré quand même un point de fuite commun aux deux « moitiés » disjointes dont je décrivais le collage : disons la question de la pratique, nom commun possible pour l’idée d’une « organisation sans organisation » qui rendrait la révolution pensable, et pour celle d’une « contre-interpellation du sujet » susceptible de manifester, dans les formes mêmes de l’imaginaire, l’extériorité (ou la positivité) avec laquelle il est à son insu en rapport de constitution. À vrai dire, cette suggestion sent le « soixante-huitard » impénitent que je suis certainement resté et, ne faisant que nommer, elle ne résout rien. Il est à souhaiter que les lecteurs actuels du texte d’Althusser, dans l’une ou l’autre de ses configurations, trouvent encore d’autres clés pour lui donner du sens.

Ithaca, 29 juin 2003

Irvine, 14 janvier 2011



Notes du chapitre
[1] ↑ Éditions Resling, Tel Aviv 2003.

[2] ↑ On lira en particulier, d’Ariella Azoulay : The Civil Contract of Photography, London, Zone Books, 2008; Atto di Stato. Palestina-Israele, 1967-2007. Storia fotografica dell’occupazione, Rome, Bruno Mondadori Editore 2008 ; et le poème « Nous sommes tous des palestiniens » écrit au moment de l’invasion de Gaza en 2008-2009 (http://www.mediapart.fr/club/blog/ariella-azoulay/230209/nous-sommes-tous-des-palestiniens).

[3] ↑ Voir par exemple le livre de Judith Butler, The psychic life of power. Theories in subjection, London, Routledge, 1997 (traduction française Léo Scheer, 2002).

[4] ↑ Louis Althusser, « À propos de l’article de Michel Verret sur Mai étudiant », La Pensée, n° 145, juin 1949, ainsi que les lettres à Maria-Antonietta Macchiocchi publiées par celle-ci dans son ouvrage Lettere dall’interno del PCI a Louis Althusser, Rome, Feltrinelli, 1969 (non reprises dans l’édition française du même ouvrage).

[5] ↑ Avant tout Pour Marx, 1965, rassemblant des articles de la période 1961-1965.

[6] ↑ L’évolution de Michel Foucault, qui aboutit à des formulations anti-marxistes sans équivoque dans les années 1970 (voir par exemple Histoire de la sexualité, I : La volonté de savoir, 1976, ainsi que le cours de la même année aujourd’hui publié sous le titre « Il faut défendre la société », qui comporte une critique transparente des notions d’idéologie, d’appareil, et d’appareil idéologique), est à cet égard tout à fait caractéristique. Il est possible aujourd’hui, cependant, non pas de relativiser, mais de situer dans une évolution plus longue et plus complexe la question des rapports de Foucault avec le marxisme, dont son rapport à la fois personnel, intellectuel et institutionnel avec Althusser n’est pas l’unique détermination, mais certainement une détermination constante.

[7] ↑ Dans son livre « auto-biographique » de 1984, publié après sa mort en 1992 (chez Stock-IMEC), L’avenir dure longtemps, Althusser a donné de cette « tactique » une présentation conspirative à laquelle je ne souscris pas, mais il est certain que la tentative de maintenir un groupe de travail commun à des intellectuels écartelés entre des organisations rivales et contraints par là même au secret (ce que, rétrospectivement, je trouve ridicule), devait s’avérer intenable.

[8] ↑ Au cours de la période suivante, Christian Baudelot et Roger Establet « sauvaient » une partie du manuscrit collectif sur l’école, la complétaient suivant leurs propres vues, et en tiraient un livre sous le titre L’École capitaliste en France, Paris, Éditions Maspero, 1971 et Michel Tort publiait, en contrepoint. Le Q.I. [Le Quotient Intellectuel], Paris, Éditions Maspero, 1974.

[9] ↑ Pour corriger l’impression que cette présentation rapide pourrait donner d’une période totalement négative de crise intellectuelle et de projets avortés, il convient de signaler que, dans le même temps, Althusser poursuivait un autre projet, en quelque sorte « privé », dont on connaît aujourd’hui le résultat, tout à fait admirable, mais dont la plupart de ses collaborateurs n’avaient pas connaissance : celui d’un livre sur Machiavel (et par ce détour, sur le concept même de la politique). Voir « Machiavel et nous », in Écrits philosophiques et politiques, Paris, Éditions Stock-IMEC, volume II, 1995 [l’essai sur Machiavel a fait l’objet d’une édition séparée dans diverses langues, dont l’anglais et l’italien ; aujourd’hui il est également disponible dans une édition de poche française : Louis Althusser, Machiavel et nous, suivi de deux essais de François Matheron, Paris, Tallandier, 2009, préface par Étienne Balibar].

[10] ↑ F. Matheron, « La récurrence du vide chez Louis Althusser », in Lire Althusser aujourd’hui, Paris, Éditions L’Harmattan, « Futur Antérieur », 1997, pp. 23-48 [cf. Louis Althusser, Machiavel et nous, op. cit.].

[11] ↑ Althusser prenait ici appui sur les philosophes du XVIIIesiècle français qu’il connaissait bien : Montesquieu et Rousseau, pour suggérer de voir dans cette matérialité, ou dans ce caractère « pratique » de l’idéologie (formalisé par les « appareils idéologiques d’État ») l’équivalent de la théorie classique des « mœurs », par opposition à une théorie « idéaliste » de l’idéologie comme règne des idées ou de l’opinion.

[12] ↑ À vrai dire, il ne s’agit là que de la répétition d’une aporie constamment présente chez Marx, notamment dans le texte fameux de la Préface de la Contribution à la critique de l’économie politique (1859), à ceci près que Marx priait de la « rencontre » dans la conjoncture révolutionnaire de la matérialité des « forces productives » et de l’idéalité des « formes de conscience sociale ». En insistant sur le fait que l’idéologie est elle-même matérielle et – pour la plus grande partie – inconsciente, Althusser tentait de déplacer cette difficulté classique en philosophie, mais il ne faisait pas vraiment comprendre comment le même concept formel de la « lutte des classes » s’applique d’un bout à l’autre de la matérialité historique. Le même problème était abordé dans une « Note sur les AIE » ajoutée par Althusser en décembre 1976 pour les traductions étrangères (espagnole et allemande) de son essai (publiée par J. Bidet à la fin du présent volume), sur laquelle je vais revenir.

[13] ↑ Notamment dans la « Note sur les AIE » citée ci-dessus, qui se conclut par une longue discussion du statut du « parti révolutionnaire », à la fois essentiellement « hors État » par sa base de classe et ses objectifs historiques, et cependant « assujetti » structurellement à la classe dominante par l’intermédiaire des Appareils idéologiques d’État. La note comporte des allusions répétées à la pratique contemporaine des partis communistes européens (français et italien) entrés dans la voie parlementaire de « l’eurocommunisme » au nom de l’idée gramscienne de « guerre de position », et elle énonce de façon transparente la nécessité d’une « rupture » avec cette logique politique.

[14] ↑ Elle n’est pas très différente de l’idée léniniste d’un « État – non-État » (dans L’État et la Révolution), c’est-à-dire qu’elle nomme la transition, en l’anticipant ou en la faisant « remonter » en deçà de la prise du pouvoir, et forme comme sa condition.

[15] ↑ Voir Louis Althusser, « Sur Marx et Freud », in Écrits sur la psychanalyse, Textes réunis et présentés par Olivier Corpet et François Matheron, Paris, Éditions Stock/IMEC, 1993, p. 222-245.

[16] ↑ Comme tant d’autres, il a pratiqué à son égard un mouvement alterné de reconnaissance et de méconnaissance, de rapprochement et d’éloignement. Tous les structuralistes ou presque (Lévi-Strauss est l’exception) ont dit à un moment donné : « je ne suis pas structuraliste », ou même : « je suis tout, sauf structuraliste ».


Note éditoriale


Jacques Bidet



1. Le manuscrit « Sur la reproduction des appareils de production », qui est ici publié pour la première fois, est celui dont Althusser a extrait les fragments dont l’ensemble constitue son célèbre essai « Idéologie et appareils idéologiques d’État », paru dans La Pensée, N° 151, juin 1970. L’ouvrage devait initialement avoir pour titre « Qu’est-ce que la philosophie marxiste-léniniste ? », puis « De la superstructure », et prendre place dans la collection « Théorie », publiée chez Maspéro. Le changement de titre manifeste qu’en cours de route le...






OEBPS/IMAGES/cnl.png
Avec le soutien du

www.centrenationaldulivre.fr








OEBPS/IMAGES/cover.jpg
Actuel
Confrontation

Sur la
REPRODUCTION

Louis ALTHUSSER






OEBPS/IMAGES/logo_editeur.png
puf





