
	
        [image: Couverture de l'epub]
    

    

        

        
        Stéphane Bauzon
    


    Le devenir humain


    
        Réflexions éthiques sur les fins de la nature

    

    
        
            2011
            [image: Logo de l'éditeur PUF]
        

    


    
        Copyright

        
            
    ©  Presses Universitaires de France,
        Paris, 
        2015

    ISBN numérique : 9782130741848

    ISBN papier : 9782130589211

    Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement réservée à l’usage privé du client. Toute reproduction ou diffusion au profit de tiers, à titre gratuit ou onéreux, de tout ou partie de cette œuvre est strictement interdite et constitue une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et suivants du Code de la propriété intellectuelle. L’éditeur se réserve le droit de poursuivre toute atteinte à ses droits de propriété intellectuelle devant les juridictions civiles ou pénales.


        

        
            
                    
                        
                            [image: Logo CNL]
                        
                    
                    
                        
                            
                                [image: Logo Presses Universitaires de France]
                            
                        
                    
                    

            

            

        
    


    Présentation

    La Déclaration des droits de l'homme nous est familière. Mais de quel homme parle-t-on ? L'homme/esprit des Lumières ou l'homme/matière des sciences ? En discutant ces deux approches, l'objectif de cet ouvrage est de réfléchir sur la particularité ontologique de chaque existence humaine.

À partir d'exemples tirés de l'actualité juridique et politique (comme les controverses sur le droit des animaux, le droit de l'environnement, le droit médical, etc.), ce livre insiste sur la quête de sens inhérente à toute entreprise humaine.

Être humain est un effort pour chacun, ce n'est pas un acquis. « Devenir humain » signifie lutter pour trouver les valeurs de l'existence humaine. Le but de l'auteur est de montrer que l'être humain est constitué par le devenir (son process, comme disait A. Whitehead). Sa vision du vivant redonne alors une place au finalisme : la vie n'est pas due au hasard.



    
        

        
            
            
            
            
            
            
            
                
                    
                
                
            
            
            
        
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            


        
            L'auteur

            
                Stéphane BauzonStéphane Bauzon est professeur de droit. Il enseigne la philosophie du droit à l’Université d’État « Tor Vergata » (Rome) et l’éthique à l’Université Pontificale Saint Thomas d’Aquin (Rome). Il est l’auteur notamment de La personne biojuridique (PUF, 2006).





            
        

    

    

    Table des matières


    
        	
                        Prologue
                        
                    
                    
                        	
                        Quatre traits fondamentaux sont retenus dans ce livre
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        I. Origines animales et devenir humain
                        
                    
                    
                        	
                        Le finalisme en science
                        
                    
                
	
                        Juridicité et théorie de l’évolution
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        II. La fabrique biotechnologique du devenir humain
                        
                    
                    
                        	
                        Nanotechnologies et modifications du devenir humain
                        
                    
                
	
                        L’éthique du transhumanisme
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        III. La vulnérabilité du devenir humain
                        
                    
                    
                        	
                        Vulnérabilité médicale de l’enfant
                        
                    
                
	
                        Vulnérabilité de l’identité génétique humaine
                        
                    
                
	
                        Vulnérabilité de l’environnement des hommes
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        IV. L’église catholique et le devenir humain
                        
                    
                    
                        	
                        La sacralité de la vie humaine
                        
                    
                
	
                        La protection de l’enfant à naître
                        
                    
                
	
                        Le moment de la mort
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Épilogue
                        
                    
                

    


Prologue


L’observation de la nature de l’homme n’est pas neutre, elle implique le discernement des valeurs. Les valeurs s’opposent aux symptômes, à ce découpage continu de ce qui compose notre organisme et qui, ce faisant, néglige tout ce qui constitue l’Être. On peut trouver merveilleux et ingénieux le travail des fourmis ou celui des castors, mais jamais nous ne pourrons y trouver un dynamisme créatif équivalent à celui des architectes. L’homme a en commun avec certains animaux de pouvoir aménager son habitat, mais peut-on raisonnablement s’arrêter à ce symptôme pour expliquer les valeurs esthétiques d’une architecture ? Manifestement, non ! Toutefois, nous peinons à vouloir définir scientifiquement nos fins ultimes, et « l’homme tel qu’il est reste le seul champ possible de nos observations » [1] .

La science est une connaissance qui tend vers la vérité, du moins telle est déjà dans Platon le sens de l’expression « gnôsis apeudè » [2]  qui est traduisible par « connaissance vraie » ou encore par « connaissance exempte d’erreur ». Dans la tradition grecque, la science porte sur un monde (cosmos) ordonné et statique ; cet ordre du monde se comprend par une étude du jeu de ses éléments (eau, terre, air et feu) qui en constituent la structure.

La pensée judéo-chrétienne perpétue et renforce cet effort de compréhension du monde. Le monde est création de Dieu, tout ce que Dieu a créé mérite d’être connu. Dans le monde chrétien du Moyen Âge, l’ampleur de la connaissance du vrai apporte une déterminante contribution au devenir de la science. La volonté de connaître l’impetus de Dieu pousse la recherche en avant. L’homme a la possibilité rationnelle (le logos divin donné à l’homme) de comprendre non seulement ce qui est de tout temps mais aussi qui est en devenir dans l’univers [3] . Cette nouvelle attitude est fondatrice de la culture scientifique et annonce la science moderne où l’expérimentation joue un rôle majeur [4] . L’intelligence du cours des choses n’est toutefois pas un devenir sans disposition stable dans le temps, il repose lui aussi sur l’idéal de penser la totalité.

Dès son essor, la science moderne (comme le montre le livre d’Isaac Newton, Philosophiae naturalis Principia mathematica, 1687), se caractérise comme un système de pensée déterministe, réductionniste et réaliste. Elle est déterministe en ce sens que les conséquences futures de tout système peuvent être anticipées sur le fondement d’une connaissance précise de l’état présent. Elle est réductionniste en ce sens que tout système se construit en cascade à partir des éléments qui le composent. Elle est réaliste car elle se veut être une description du monde tel qu’il est sans que le scientifique implique des convictions personnelles. C’est un fait historique que la connaissance de l’ordre de la nature doit énormément aux mathématiques, et donc à une raison qui se débarrasse des mythes, « ces obstacles épistémologiques », selon l’expression Bachelard [5] .

La complexité de la nature est au cœur de la pensée scientifique contemporaine. Le scientisme n’a pas quitté complètement le devant de la scène politique. On continue « en fétichisant la science, à sacraliser la politique » [6] , instrumentalisant par là même la complexité de la « nature des choses » pour déterminer la « nature de la personne ».

Les expressions « nature des choses » et « nature de la personne » appartiennent à la tradition juridique romaine (reprise par la scolastique thomiste) qui discerne la nature de la personne de ce qui constitue la nature de son environnement, autant de choses dont il peut tirer profit. Cette distinction entre la nature de la personne et la nature des choses constitue le fondement du droit romain. Dans cette acception du droit, la nature apparaît (du moins en son expression) comme un déséquilibre phénoménal qui n’exclut pas une lecture ontologique de la personne (afin de tenter d’en percer l’essence) [7] . Un sens est donc à découvrir dans les phénomènes naturels. Autrement dit, tout n’est pas contingent dans la nature. C’est toutefois dans la contingence que se situent les éléments permettant de comprendre l’ordre naturel sans jamais cependant savoir tout ce qui le constitue. Avec l’aide de la raison (naturelle et donc commune à tous les hommes) l’homme s’efforce de comprendre les fins ultimes mais cachées de l’ordre de la nature. Cet appel à la raison implique une prise en compte des faits afin d’en tirer une réflexion éthique finalisée sur leurs points d’équilibres.

Dans une large mesure, l’éthique partage avec le droit l’étude des justes comportements, des bonnes habitudes. Le mot latin « habitus » est d’ailleurs la traduction du terme grec « ethos ». Le mot « éthique » peut certes recevoir de nombreux sens. Pour ma part, je le rapproche de la méthode de découverte du droit [8] . En raison de ce point de rencontre entre l’éthique et les valeurs contenues dans le droit, de nombreuses références juridiques sont utilisées dans cet ouvrage sur le devenir humain.

Dans son usage des choses et dans son rapport avec les autres personnes, l’homme n’est pas détenteur d’un pouvoir sur les choses ou sur les personnes. Il se trouve dans une situation d’équilibre en raison même de cet usage ou de ce rapport. En conséquence, le droit se dit a posteriori [9]  : il résulte d’une observation fondée sur la nature de cet usage de choses ou de ce rapport entre personnes. La nature donne sa légitimité à l’action des hommes mais elle ne la détermine pas. Il existe un agencement spontané et ordonné des équilibres entre personnes d’une part, et entre personnes et choses d’autre part. Toutefois, cet agencement n’est pas un ordre parfait dans ses manifestations, il demande à être rééquilibré par l’intervention du juge qui attribue à chacun son droit. Pour ce faire, le juge peut s’aider de textes ou encore de précédents judiciaires portant sur des cas similaires, mais la source du droit c’est la nature ! Les sentences juridiques ne font que la refléter.

Aujourd’hui, la connaissance de la nature des choses est certainement la science au sens fort ; les sciences physiques ou les sciences biologiques portent sur une réalité objective, au sens du mot latin objectum, d’un objet qui est hors de nous, qui a sa propre nature, son ordre propre, son essence particulière. L’objet est étudié et les conclusions de son étude peuvent être modélisées et reproduites. Ainsi, le propre de la science (qui lui donne son sens fort) réside dans son matérialisme : on s’occupe des choses, de la réalité, de la matière. Cela étant dit, les conclusions des scientifiques ne sont pas exemptes d’influences (culturelles, par exemple).

La science de la nature des choses se fonde sur le refus de tout subjectivisme, lequel est en revanche intrinsèque aux sciences qui s’occupent de la nature de la personne humaine. La volonté des sociologues, des historiens ou des juristes d’édifier un système neutre (Wertfrei, disait Max Weber) de compréhension des comportements humains est une illusion. Une correcte description des faits humains ne doit pas nous tromper : la collusion entre l’observateur de la nature de la personne humaine et sa propre nature humaine est permanente. Les scientifiques qui étudient la personne humaine aboutissent nécessairement à des conclusions subjectives car de quoi parlent le droit, l’économie, la sociologie ? De l’homme, des personnes, de nous ! Cette inévitable collusion entre l’observateur et son objet d’étude affaiblit la pertinence de l’objectivité en droit, en histoire ou en sociologie.

Il est clair à tous que la science fascine, et la tentation d’utiliser la méthode scientifique moderne pour expliquer la nature humaine est rapidement devenue irrésistible. On connaît l’attrait pour la méthode scientifique des philosophes des Lumières. Au XIXe siècle, cet attrait devient la référence, en particulier dans les célèbres travaux d’Auguste Comte. Le droit n’y échappe pas. Au XXe siècle, l’Autrichien Hans Kelsen l’étudie comme une science « pure »…À la suite de Kelsen, nombreux sont les juristes qui s’efforcent de fonder le droit sur une logique formelle empruntée à la rigueur des mathématiques. L’objectivité en droit est aujourd’hui largement dénoncée en théorie du droit [10] .

L’ordre de la nature humaine s’avère trop complexe pour pouvoir être révélé par une mise en équation de normes. Et il faut bien convenir que la complexité de la nature des choses elle-même atteste aussi de l’illusion d’une parfaite objectivité en science. L’ordre de la nature est plus que l’enchaînement d’éléments distincts qui se succèdent selon une logique qui refuse toute finalité.

Au début du XXe siècle, la connaissance moderne de la nature des choses est en partie remise en cause par la physique quantique (du mot « quanta », pluriel du « quantum » des actions qui indiquent le caractère discontinu des énergies au niveau atomique). Si différentes que furent leurs positions, des scientifiques comme Max Planck, Albert Einstein, Niels Bohr ont revisité l’usage fait de la mathématique pour donner une autre dimension à la physique. Ils ont en commun d’avoir apporté une compréhension de la nature qui se détache de la physique classique de Newton.

Le déterminisme de la physique moderne est remplacé en physique quantique par l’indétermination, selon le célèbre principe d’incertitude de Werner Heisenberg [11] , qui oblige à renoncer à l’idéal newtonien de la précision scientifique. De plus, la matière comme entité tend à « disparaître » en ce sens où une particule n’a pas une existence autonome. Elle est un résultat provisoire d’une interaction entre des « champs » immatériels ; immatériel dans la mesure où il existe un immense vide en physique quantique. Les particules nous sont invisibles. On connaît leur existence par la mathématique et, si on expérimente leurs mouvements en laboratoire (comme le CERN en Suisse), c’est sans en en déduire une explication totalisante. La certitude cède alors le pas à la probabilité comme l’ont montré, par exemple, les travaux de Kurt Gödel [12] .

La science aristotélicienne avait horreur du vide, elle se trompait. Fondée sur la perception sensible, étant empirique, elle était dans une large mesure en accord avec l’expérience de Newton. Mais elle n’avait jamais renoncé à la cause finale (telos) de la nature dénoncée comme mystificatrice par Newton et toute la science moderne qui se concentre sur les moyens, les causes efficientes, l’eidos dans le langage d’Aristote. La cause finale d’Aristote mérite une réhabilitation. Non que sa méthode scientifique puisse être reprise, mais son interrogation sur la finalité de la nature est à rapprocher de la notion de complexité de la science aujourd’hui. Les deux mots d’ordre de la science moderne, cohérence logique et vérifications expérimentales, ne sont plus à l’ordre du jour en physique quantique.

La science de la nature des choses de Newton et celle d’Einstein appartiennent, en quelque sorte, à deux bibliothèques différentes. Mais elles sont unies entre elles par l’objet de leur étude, la nature, et toutes deux sont en attente d’être complétées par de nouveaux ouvrages. Au demeurant, les travaux scientifiques d’Einstein ont été expressément guidés par la conviction de l’unité des lois de la nature ; il existe entre elles un principe de complémentarité, selon l’expression de Niels Bohr [13] .

Un changement a toutefois eu lieu. Dans la représentation de la physique quantique, la capacité à la prévision n’est plus le caractère premier de la recherche. Désormais, il faut l’ouvrir à l’imprévisible. Ce changement est aussi un bouleversement philosophique : « L’histoire des grandes révolutions scientifiques comporte au moins cette leçon : lorsqu’on recule de façon décisive les frontières du connu, la pensée scientifique, en s’arrachant à son ancien mode de poser les questions engage le tout de la pensée. En cela, qu’on le veuille ou non, elle se trouve immédiatement, intrinsèquement, philosophique. » [14] 

Si on veut encore s’inspirer de la nature des choses pour expliquer la nature humaine, qu’on tienne alors compte de la teneur intrinsèquement complexe de la nature, de toute nature, et donc de la nature humaine. L’observation est une interaction sur une réalité complexe et donc fuyante, complexe mais porteuse de sens.

Le choix du mot « devenir » dans le titre de cet essai fait en partie en référence au terme anglais « process » utilisé par Alfred North Whitehead [15]  (1861-1947), auteur d’une pensée chrétienne qui intègre les découvertes de la physique quantique. Il fait du devenir (process) une réflexion sur le flux des choses. Le devenir est un passage où le temps est constitutif de l’être. Le devenir de Whitehead différent de la durée d’Henri Bergson (1859-1941). La durée selon Bergson a le mérite de refuser ce qu’il nomme, le mécanisme radical « où la totalité du réel est posée en bloc, dans l’éternité » [16] . Mais il tend à donner à la durée un sens poétique qui se fond dans la vie et fait de l’intellect une réalité seconde. Je pense, en revanche, que c’est par l’intelligence (de la raison) qu’il faut concevoir la vie et non pas l’inverse.

Le « devenir » est alors à rapprocher du « finalisme » tel qu’il est entendu dans la philosophie thomiste d’Étienne Gilson (1884-1978). Dans sa pensée, le finalisme n’a rien à voir avec le fixisme de la nature. La mutabilité du vivant est une indéniable réalité qui dépend d’une probabilité d’évolution qui ne se coupe pas des fins de la nature. Dès lors, écrit-il, « l’adaptation d’un organisme au milieu et à ses conditions d’existence, celles des parties d’un organisme à ses autres parties ne sont intelligibles que du point de vue de leur résultat final » [17] . Le finalisme, selon Gilson, n’exclut donc pas l’idée d’une perfection inhérente à la nature : « On parle aujourd’hui de structures, mais la structure d’un vivant n’explique rien, c’est elle qu’il faudrait pouvoir expliquer, et aujourd’hui encore comme au temps d’Aristote, il reste impossible d’expliquer comment les parties d’un tel être sont ordonnées, tant en elles-mêmes que les unes par rapport aux autres, sans faire intervenir des principes autres que ceux de la mécanique. […] La fin n’est pas une cause que l’on peut observer à l’œuvre comme la cause motrice l’est dans le cas de corps qui s’entrechoquent. Pour la même raison, la fin n’est ni mesurable ni calculable, on peut seulement en dire qu’elle est là. En revanche, on peut le dire avec assurance parce que les effets dont on lui demande de rendre raison sont visibles, tangibles et perceptibles avec une évidence égale à celle de l’étendue et du mouvement : ce sont les structures mêmes de ces êtres organisées. » [18] 

À la suite de Whitehead et de Gilson, le projet de cet ouvrage est de réfléchir sur les différences éthiques entre une lecture déterministe de la nature et une lecture finaliste du monde créé. En d’autres termes, doit-on mettre au premier plan la science de la nature ou accepter l’existence des fins de la nature ?

Quatre traits fondamentaux sont retenus dans ce livre
Origines animales et devenir humain.– Quatre siècles après que la révolution scientifique eut paru rendre caduque toute spéculation téléologique, le flot incessant des découvertes s’est spectaculairement retrouvé en faveur du finalisme. Néanmoins, la fascination exercée par les découvertes scientifiques tend encore à reléguer toute finalité au musée de l’histoire. Plus encore, cet hymne à la causalité des scientifiques conduit à une réduction de l’homme à sa biologie la plus élémentaire, celle qu’il partage avec l’animal. En rebours, l’animal se trouve aujourd’hui placé au centre d’une grande attention juridique qui cristallise cet abandon de tout finalisme et consacre le déterminisme.

La fabrique biotechnologique du devenir humain. – L’essor des biotechnologies permet aujourd’hui non seulement de mieux soigner les humains mais aussi de les améliorer. Le célèbre cas de la qualification olympique, en 2008, de l’athlète sud-africain Oscar Pistorius (qui, grâce à ses prothèses en carbone, aurait un avantage sur les athlètes valides), nous montre l’enjeu des prouesses biotechnologiques. Cet exemple nous fait aussi comprendre qu’une humanité « améliorée » grâce aux modifications biotechnologiques appliquées sur le corps humain est désormais possible. Seulement, la création future d’hommes-robots remet en cause tout ce qui constitue l’éthique du devenir humain. L’homme est plus qu’un matériau malléable qu’on peut redéfinir et remanier.

La vulnérabilité du devenir humain. – La fragilité de l’homme est à la source de cet appel à une humanité améliorée. Cependant, la vulnérabilité de l’humain est aussi constitutive de tout acte de culture. En opposition avec une nature où l’homme est un loup pour l’homme (selon l’expression de Lucrèce), la société civilisée prend soin des plus vulnérables. Aujourd’hui, la protection donnée aux enfants dans le domaine de la santé atteste heureusement de la fondamentale bienveillance de l’homme pour le plus faible. La vulnérabilité de l’homme est au cœur du devenir de son identité. Sur ce point, les découvertes de la génétique malmènent bien de nos convictions. Et la vulnérabilité de l’environnement de l’homme le met face à une nouvelle responsabilité.

L’Église catholique et le devenir humain. – Aucune religion ne dépend plus que le catholicisme, avec la doctrine de l’Incarnation, de la notion d’une position absolument centrale et singulière de l’homme dans le cosmos. La protection de la nature sacrée de la vie humaine est une fin à poursuivre, mais les moyens pour y parvenir diffèrent selon les situations.

Ce sont ces divers aspects éthiques du devenir humain, de l’homme face à Dieu, de l’homme face à la vulnérabilité de sa condition humaine, de l’homme face à la machine et de l’homme face à l’animal que je m’efforcerai de traiter ici.



Notes du chapitre
[1] ↑ Michel Villey, « Abrégé de droit naturel classique », Archives de la Philosophie du Droit, Paris, Sirey Dalloz, 1961, p. 49.

[2] ↑ Platon, Théétète, 152c-160d.

[3] ↑ Stanley L. Jaki, Science and Creation: From Eternal Cycles to an Oscillating Universe, Édimbourg, Scottish Academic Press, 1974 (trad. fr., L’origine de la science et la science de son origine, Paris, Eska, 1996).

[4] ↑ Jean-Michel Maldamé, Science et foi en quête d’unité : Discours scientifiques et discours théologiques, Paris, Cerf, 2003, p. 41.

[5] ↑ Gaston Bachelard, La formation de l’esprit scientifique (1934), Paris, Vrin, 2000.

[6] ↑ Dominique Lecourt, contre la peur, Paris, PUF, 1999, p. 100.

[7] ↑ Stéphane Bauzon, La personne biojuridique, Paris, PUF, 2006.

[8] ↑ Voir Stéphane Bauzon, Le métier de juriste, Québec, Presses de l’Université de Laval, 2003.

[9] ↑ Stéphane Bauzon, « Dire le droit », in C. Delsol et S. Bauzon (dir.), Michel Villey. Le juste partage, Paris, Dalloz, 2007, p. 17-23.

[10] ↑ Stéphane Bauzon, Le métier de juriste, op. cit.

[11] ↑ Werner Heisenberg, La nature dans la physique contemporaine, Paris, Gallimard, 2000.

[12] ↑ Kurt Gödel, in D. Lecourt (dir.), Dictionnaire d’histoire et philosophie des sciences, Paris, PUF, 2006.

[13] ↑ Niels Bohr, in Dictionnaire d’histoire et philosophie des sciences, op. cit.

[14] ↑ Dominique Lecourt, Contre la peur, op. cit., p. 74.

[15] ↑ Alfred North Whitehead, Science and the Modern World, Cambridge, Cambridge Univ. Press, 1926 (trad. fr., La science et le monde moderne, Paris, Éd. du Rocher, 1994) ; Process and Reality, New York, Macmillan, 1929 (trad. fr., Procès et réalité, Paris, Gallimard, 1995). Sur cet auteur, voir la publication de Marc de Lacoste Lareymondie, Une philosophie pour la physique quantique. Essai sur la non-séparabilité et la cosmologie de A.N. Whitehead, Paris, L’Harmattan, 2006. L’intérêt de l’ouvrage est d’actualiser la pensée de Whitehead à l’aune des dernières découvertes en physique quantique.

[16] ↑ Henri Bergson, L’évolution créatrice, in A. Robinet et H. Gouhier (éd.), Œuvres, Paris, PUF, 1959, p. 527.

[17] ↑ Étienne Gilson, D’Aristote à Darwin et retour, Paris, Vrin, 2006, p. 147.

[18] ↑ Ibidem, p. 197-198.


II. La fabrique biotechnologique du devenir humain




Au sein de la prestigieuse université anglaise d’Oxford (47 de ses anciens élèves ont reçu un prix Nobel...) s’est constitué en mars 2004 la James Martin 21st Century School. Son but est de « créer une nouvelle pensée qui va faire face aux nouveaux défis du monde d’aujourd’hui » [1] . Une attention toute particulière est portée aux progrès croissants des biotechnologies (cet ensemble des connaissances combinant les sciences physiques et les sciences biologiques) et sur leurs conséquences sur la nature même de l’espèce humaine. Ce centre de recherche oxfordien entend étudier tout ce qui risque de menacer le futur de l’humanité : la James Martin 21st Century School a créé un Institut sur le Futur de l’Humanité (Future of Humanity Institute [2] ). Son directeur est un philosophe, Nick Bostrom. L’axe premier des recherches est de savoir comment « nous utilisons la science, la médecine et la technologie dans le but d’améliorer le fonctionnement humain dans des dimensions comme la performance cognitive, l’espérance de vie et la santé, l’humeur et les motivations, ainsi que les choix reproductifs » [3] . N. Bostrom a un but précis : refaire la nature humaine avec l’aide des biotechnologies. Cette « fabrique » d’un nouveau type d’humain permettrait à brève échéance notre entrée dans l’ère de la transhumanité. Cette transhumanité est rendue possible, ou plus exactement le pourrait, grâce au progrès croissant des biotechnologies. Les biotechnologies devraient permettre l’avènement d’une transhumanité (ou transhumanisme si on se colle au mot anglais transhumanism [4] ). La transhumanité serait le résultat d’une humanité « améliorée » (le terme anglais est : enhanced) grâce aux modifications biotechnologiques appliquées sur le corps humain. En d’autres termes, il s’agit de créer des hommes-robots (ou cyborgs)...

À première vue, un tel projet peut sembler pour le moins farfelu, ou du moins appartenir à la science-fiction. Mais qu’une Université aussi prestigieuse qu’Oxford puisse constituer un centre de recherche sur la transhumanité laisse perplexe, et cela mérite quelque attention. D’autant que ce centre de recherche reçoit un financement de la Commission européenne [5] . En outre, le non moins célèbre Massasuchett Institute of Technology (MIT) conduit lui aussi des recherches sur le transhumanism. L’idée de parvenir (à brève échéance) à une symbiose entre l’homme et la machine est ainsi défendue par un des pionniers de l’intelligence artificielle, le scientifique bostonien Marvin Minsky [6] . Sans savoir si l’avènement du Transhumain est pour demain d’un point de vue scientifique, on peut d’ores et déjà discuter les thèses ethico-juridiques de ces nouveaux « technoprophètes » [7]  qui souhaitent altérer le devenir naturel du corps humain.




Nanotechnologies et modifications du devenir humain

D’un point de vue scientifique, ces bioprophètes ont donc l’espoir que les nouvelles découvertes biotechnologiques leur permettent à brève échéance de « fabriquer » un homme nouveau. À leurs yeux, les nanotechnologies devraient en être le principal vecteur. Il est vrai que la nanoscience et son application, les nanotechnologies, sont un étonnant et bouleversant changement du champ des connaissances.

Les nanosciences sont regroupées en vertu de leur appartenance à un même ordre de grandeur spatiale, le nanomètre, soit le milliardième de mètre [8] . Le nanomètre (nm) représente dix fois la taille d’un atome et 2 fois celle de l’ADN. La matière, à partir de 50 nm, suit les lois...








OEBPS/IMAGES/cnl.png
Avec le soutien du

www.centrenationaldulivre.fr








OEBPS/IMAGES/cover.jpg
Stéphane
Bauzon

DEVENIR
HUMAIN

Réflexions
éthiques
sur les fins
de la nature

SCIENCE
. HISTOIRE
& SOCIENE






OEBPS/IMAGES/logo_editeur.png
puf





