
	
        [image: Couverture de l'epub]
    

    

        

        
        Gérard Barthoux
    


    L'école à l'épreuve des cultures


    

    
        
            2008
            [image: Logo de l'éditeur PUF]
        

    


    
        Copyright

        
            
    ©  Presses Universitaires de France,
        Paris, 
        2015

    ISBN numérique : 9782130740124

    ISBN papier : 9782130571445

    Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement réservée à l’usage privé du client. Toute reproduction ou diffusion au profit de tiers, à titre gratuit ou onéreux, de tout ou partie de cette œuvre est strictement interdite et constitue une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et suivants du Code de la propriété intellectuelle. L’éditeur se réserve le droit de poursuivre toute atteinte à ses droits de propriété intellectuelle devant les juridictions civiles ou pénales.


        

        
            
                    
                        
                            [image: Logo CNL]
                        
                    
                    
                        
                            
                                [image: Logo Presses Universitaires de France]
                            
                        
                    
                    

            

            

        
    


    Présentation

    L'École républicaine peut-elle résister aux attaques menées contre elle au nom de la promotion des cultures ? Ce livre pose la question en termes philosophiques en mettant en évidence le danger d'une exigence de la prise en compte, par l'institution scolaire, des particularités culturelles des élèves ou de leur milieu social. Cette exigence est l'idée force de ce que l'on nomme aujourd'hui l'éducation multiculturelle et s'appuie sur des arguments empruntés aux sciences de l'homme. Reprenant ces arguments, l'auteur en étudie l'origine théorique et montre les faiblesses, qu'ils soient empruntés à l'anthropologie culturaliste nord-américaine, aux thèses ethnolinguistiques de Benjamin Lee Whorf ou à l'anthropologie structuraliste de Claude Lévi-Strauss, à la psychologie interculturelle ou à la sociologie de l'éducation, en particulier à celle de Pierre Bourdieu.



    
        

        
            
            
            
            
            
            
            
            
                
                    
                
                
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
        
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            


        
            
    Table des matières


    
        	
                        Préface
                        
                            (Jean-François Mattéi)
                        
                    
                
	
                        Introduction
                        
                    
                
	
                        Le relativisme culturel
                        
                    
                    
                        	
                        Critique logique du relativisme culturel
                        
                    
                
	
                        Relativisme culturel et assignation identitaire
                        
                    
                
	
                        Relativisme culturel et nihilisme éthique
                        
                    
                
	
                        Le relativisme culturel et les droits de l'homme
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Le relativisme culturel, la science et l'école
                        
                    
                    
                        	
                        Le relativisme culturel chez Claude Lévi-Strauss
                        
                    
                
	
                        Relativisme culturel et anarchisme épistémologique  
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Le primitivisme, l'acculturation et le problème de l'identité
                        
                    
                    
                        	
                        Des sociétés malades
                        
                    
                
	
                        L'acculturation est-elle une altération culturelle ?
                        
                    
                
	
                        Identité personnelle et identité culturelle
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        L'éducation est-elle la transmission d'une culture particulière ?
                        
                    
                    
                        	
                        Multiculturalisme, réification de la culture et liberté individuelle
                        
                    
                
	
                        « Melting pot » ou « salad bowl » ?
                        
                    
                
	
                        Multiculturalisme et égalité des citoyens
                        
                    
                
	
                        Les effets pervers de la discrimination positive
                        
                    
                
	
                        Les études ethniques et féminines
                        
                    
                
	
                        « Culturisation » de l'échec scolaire et exclusion sociale
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        « L'école française » pénalise-t-elle les élèves issus de groupes culturels différents ?
                        
                    
                    
                        	
                        Les méthodes pédagogiques et le problème de la langue
                        
                    
                
	
                        Les contenus de l'enseignement
                        
                    
                
	
                        La laïcité
                        
                    
                
	
                        L'enseignement du fait religieux
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Les causes de l'échec scolaire sont-elles culturelles ?
                        
                    
                    
                        	
                        La sociologie de l'échec scolaire
                        
                    
                
	
                        Hoggart et la « culture du pauvre »
                        
                    
                
	
                        Les analyses sociolinguistiques de Bernstein
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        L'école doit-elle tenir compte des particularités ethnocognitives des élèves ?
                        
                    
                    
                        	
                        Pensée empirique et vie dans le présent
                        
                    
                
	
                        Le principe de relativité linguistique
                        
                    
                
	
                        Les enseignements de la psychologie interculturelle
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        L'école doit-elle s'adapter et s'ouvrir ?
                        
                    
                    
                        	
                        L'École, la culture d'entreprise et le « monde du travail »
                        
                    
                
	
                        L'École, la culture audiovisuelle et la société actuelle
                        
                    
                
	
                        L'École et la « culture jeune »
                        
                    
                
	
                        L'école doit-elle « s'ouvrir sur la vie » ?
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        La culture scolaire est-elle une culture de classe ?
                        
                    
                    
                        	
                        Les contradictions de la sociologie de la reproduction
                        
                    
                
	
                        La notion de culture chez Bourdieu et Passeron
                        
                    
                
	
                        Inégalités scolaires et inégalités sociales
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Conclusion
                        
                    
                
	
                        Bibliographie
                        
                    
                
	
                        Index
                        
                    
                

    


 
 
 
  Préface
La trahison du relativisme


   Préfacé de 
  Jean-François  Mattéi 
 

 


 
 



Le trait le plus accusé de notre temps est certainement l'historicisme qui réduit les pensées et les actions des hommes aux conditions historiques de leur apparition. En rejetant toute idée de transcendance et d'absolu, la perspective moderne considère l'histoire comme l'instance suprême à laquelle les sociétés doivent se référer, mais une instance mouvante dépourvue de point fixe. Qui indiquera désormais le cap, les hommes ayant fait leur deuil de la mort de Dieu ? Pourtant cette substitution du point de vue relatif au point de vue absolu, la terre se trouvant désormais détachée de son soleil, n'a pas suffi à épuiser les forces du relativisme. Il lui a fallu encore passer de la reductio ad historiam à la reductio ad culturam pour soutenir, en parallèle avec la thèse que toute pensée humaine est historique, que toute action humaine est culturelle, et, par conséquent, que toute culture est relative à son propre horizon.

L'horizon de tous les horizons auquel faisait référence Kant a disparu du paysage intellectuel au profit d'une multitude d'horizons sans perspective d'ensemble, celle d'une culture universelle qui tendrait à les hiérarchiser. Le développement des connaissances anthropologiques, depuis le XIXe siècle, en ébranlant les connaissances et les normes des chercheurs qui exploraient de nouvelles cultures, les a conduits à mettre en doute leur culture initiale, c'est-à-dire la culture rationnelle de l'Europe. La dissémination des horizons particuliers, avec la prolifération des principes culturels, a entraîné une dissolution de l'horizon premier qui permettait de prendre en vue ceux qu'il découvrait. Il en est résulté un scepticisme généralisé sur l'unité de la culture qui, d'un relativisme de fait, a débouché sur un relativisme de droit, toutes les sociétés se retrouvant sur un même pied d'égalité. Mais, comme l'écrivait Léo Strauss dans Droit naturel et histoire, « si les principes tirent une justification suffisante du fait qu'ils sont reçus dans une société, les principes du cannibale sont aussi défendables et aussi sains que ceux de l'homme civilisé » [1] .


Gérard Barthoux a pris le risque de mettre la culture universelle à l'épreuve des cultures particulières, ou, plus exactement, puisqu'il identifie, dans la tradition classique, la Culture à l'École, L'École à l'épreuve des cultures. Et l'adversaire dont nous éprouvons chaque jour le mordant, la malignité et le danger, est ce relativisme qui ronge notre culture de l'intérieur avec, trop souvent, la complicité de ceux qui ont la charge de l'enseigner. Que signifiait en effet, dans l'histoire de l'Europe, la culture ? Lorsque Cicéron risquait pour la première fois l'expression excolere animos doctrina, « cultiver les esprits par l'instruction », il montrait que l'homme de culture est celui qui « prend soin », colere, de son âme. Lui seul sait habiter le monde à la manière d'un être cultivé, c'est-à-dire d'un être qui voue un culte à la culture. Cette dernière ne se réduit pas à la fabrication d'un objet utilitaire, sur le modèle de l'artisan ; elle exige que l'homme prenne soin de son âme comme le paysan prend soin de son champ. L'âme est ici associée à la nature, l'esprit avec la terre, en une sorte de labour intime où l'âme trace son sillon jusqu'à ce qu'elle en récolte, plus tard, le fruit qui la nourrit. Au terme de cette moisson, cultura animi philosophia est, « la philosophie est la culture de l'âme » [2] .


Les multiples formes de relativisme qu'envisage ici Gérard Barthoux, épistémologique, pédagogique, culturel, et finalement moral, se rejoignent dans leur refus radical d'une règle universelle. L'ennemi à abattre, c'est la norme de droit à laquelle on oppose la réalité de fait, en lui donnant la préséance, comme si les faits, en s'imposant d'eux-mêmes, pouvaient être normatifs. À l'unité de la Culture, qui relève de l'ordre du droit, s'oppose la multiplicité des cultures, qui relève du désordre des faits. Devant cet éparpillement de faits culturels qui prétendent occuper le terrain du droit, on se prend à penser à l'impératif de Rousseau : « Commençons donc par écarter tous les faits, car ils ne touchent point à la question. » [3]  Et la question, en matière de culture, est celle de son universalité qui est, comme l'avait vu Cicéron, ce qu'implique l'idée d'âme ou l'idée d'homme. Tout tient à l'idée philosophique que nous nous faisons de la culture humaine. L'auteur place justement en épigraphe de son ouvrage la réflexion de Kant sur l'éducation. Elle ne doit jamais considérer « l'état présent de l'espèce humaine », dans sa factualité brute, mais « l'idée de l'humanité » et « sa destination totale » dans un avenir qui permettrait de manifester ce qu'elle a de « meilleur ».

Or le culturalisme, décliné en pluriculturalisme, multiculturalisme ou ethnoculturalisme, ne s'intéresse à aucun moment à ce qu'il y aurait de meilleur en l'homme dans son refus d'admettre un étalon universel qui permettrait de juger les comportements des différentes sociétés. Aucune norme n'est supérieure à une autre et aucune culture ne l'emporte sur une autre : tout se vaut dans la grande cacophonie des formes culturelles où, selon la formule de Paul Feyerabend, anything goes, « tout est bon » : la science et le vaudou, le sorcier et le médecin, le credo tribal et l'impératif kantien, la tyrannie et la démocratie. La justification de ce principe d'égalisation méthodologique qui prend rapidement une valorisation ontologique dans toutes les cultures, pour la seule raison qu'elles sont des cultures, tient au glissement implicite du fait au droit. Il y a là une sorte d'hommage du vice à la vertu. Comme le fait, de lui-même, ne saurait être justifié, quelle que soit la culture à laquelle il renvoie, on supposera que, par sa seule apparition, et de façon quasi magique, il fait droit.

Telle est l'origine du fameux « droit à la différence » qui accorde une légitimité à une réalité du seul fait qu'elle est proclamée par un groupe humain. Cet énoncé performatif, grâce auquel l'acte se confond avec son énonciation, autorise une différence sociale à se donner comme une norme morale, avec toutes les dérives possibles, comme l'absurde « droit à l'erreur », qui n'est que la reconnaissance d'un fait. Mais le fait de reconnaître un acte, serait-ce une violence ou un crime, implique-t-il le droit d'accomplir cet acte, et donc de violer et de tuer ? Le relativisme est, dans tous les sens du terme, un droit à la dérive, logique, psychologique et juridique, qui cherche à rendre normatif ce qui n'est que factuel. Marcuse s'était déjà élevé contre la thèse, qu'il considérait comme « fasciste », selon laquelle « le concept de vérité coïncide avec le concept de fait ». Et ce qu'il qualifiait de « fait du pouvoir » se confond avec le « fait de culture » quand il se détache de toute légitimité normative : « Le fait du pouvoir pur et simple devient le vrai dieu de l'époque, et, au fur et à mesure que ce pouvoir s'accroît, la soumission de la pensée au fait s'accentue. » [4] 


Les thèses relativistes concernant les actions et les connaissances humaines, qu'elles soient limitées, comme chez Lévi-Strauss, ou hyperboliques, comme chez Feyerabend, sont à l'évidence contradictoires. Elles le sont logiquement et anthropologiquement. Logiquement, d'abord, puisque, selon la formule d'Auguste Comte, « tout est relatif, voilà le seul principe absolu » [5] . Si toutes les propositions ne sont que des propositions particulières incapables de s'élever à l'universel, alors les propositions des relativistes sont des propositions particulières incapables d'universaliser le relativisme qu'elles défendent. On peut encore le dire autrement. Si tout est relatif, alors il n'y a rien d'universel. Or, il y a de l'universel puisque le relativisme affirme que tout est relatif. Donc, selon la règle du modus tollens, il n'est pas vrai que tout soit relatif. Le seul fait d'énoncer la thèse relativiste suffit à la détruire, car elle a aussi peu de consistance que le couteau sans lame de Lichtenberg auquel il manque le manche.


Anthropologiquement, ensuite, puisque les relativistes utilisent, pour étudier les différentes cultures, les outils issus de la culture rationnelle de l'universel, et non ceux des cultures indigènes. Lorsque l'anthropologue Melville Herskovits, cité au premier chapitre, avance que le relativisme culturel « met l'accent sur la dignité inhérente à chaque ensemble de coutumes et sur le besoin de tolérance à l'égard de conventions malgré le fait qu'elles peuvent différer des nôtres », il occulte le fait que les critères qu'il utilise, celui de « dignité » et celui de « tolérance » sont, d'une part, des critères universels, et non pas relatifs, et d'autre part, des concepts élaborés par la culture occidentale. Ce que ne parviennent pas à comprendre les relativistes, infidèles à leurs propres principes, c'est qu'une culture particulière, la culture européenne, a réussi, en s'appuyant sur son propre fonds historique et géographique, à transcender ses limites en élaborant une culture universelle. Ils rabattent l'universel sur les particularités, le dissolvent même, sans jamais se demander si leur méthode universelle de désagréger l'universel ne proviendrait pas de ce qu'ils dénoncent. Car enfin quelle autre culture, en dehors de la culture européenne, s'est consacrée à l'étude des autres cultures et a inventé la sociologie, l'anthropologie et l'ethnologie, toutes disciplines qui articulent leur objet, la société, l'homme et l'ethnie, sur le logos, c'est-à-dire la raison universelle ? La condamnation commune de l'eurocentrisme et du logocentrisme a-t-elle encore un sens quand son discours de rupture continue de s'enraciner dans la logique universelle de l'Europe ?

On peut donc être plus réservé que Gérard Barthoux quand, tout à sa défense de l'universel, il pactise un instant avec ses adversaires pour affirmer qu'en dépit de l'exigence théorique et pratique de principes rationnels, il n'y aurait pas de « culture européenne » ou de « culture occidentale ». Il faut s'entendre sur les termes et distinguer les niveaux d'analyse. Si la véritable culture, la paideia de Platon, la cultura de Cicéron, puis, dans leur prolongement, la création de l'université médiévale et l'instauration d'une rationalité commune représentée par l'institution de l'École, relève bien d'une idée universelle, et par là de l'humanité entière, elle s'est pourtant incarnée dans la culture européenne. À trop souligner l'universalité des droits de l'homme, on risque de minorer le fait que — et, pour une fois, la raison donne raison au fait — ce sont les penseurs européens qui, de l'aurore grecque aux Lumières françaises, ont peu à peu élaboré cet humanisme offert à toute l'humanité. Pour le dire nettement, si la culture universelle est bien humaniste, l'humanisme ne s'est constitué qu'en Europe, puis en Occident, ce qui ne met nullement en péril sa dimension universelle.

Lorsque Descartes invente la géométrie analytique ou que Newton découvre la théorie de la gravitation, il s'agit là des vérités qui appartiennent, de droit, à tous les hommes et qui, par ce droit, deviendront, en fait, leur patrimoine. Pourquoi refuser de reconnaître que ce sont des constructions européennes ? La reconnaissance de leur situation historique et géographique n'entraîne aucunement un aveu historiciste et un repli territorial. Qu'un cépage enraciné dans un terroir étroit, à la géologie rare, comme le Pomerol, produise un vin qui sera goûté par des Anglais, des Russes ou des Japonais, et non seulement par des amateurs bordelais, ne cause pas plus de souci au vigneron qu'il n'embarrasse Robert Parker ou ne détourne les chefs internationaux de mettre un Petrus à leur table. D'une façon générale, que les valeurs universelles se soient arrachées à la sphère occidentale, où elles ont été discutées et contestées, n'impliquent pas qu'elles n'aient pas trouvé en elle leur point d'ancrage.

Il faut en finir avec le faux dilemme de l'universel ou du particulier. Ce qui fait l'universalité de la raison, c'est que sa forme règle d'emblée toute particularité, que cette particularité s'en réclame ou non. Mais l'articulation du particulier et de l'universel n'est pas nécessairement conflictuelle. Lorsque Kant, très présent dans l'ouvrage de Gérard Barthoux, reconnaît chez tous les peuples une égale dignité, il justifie, en droit, le respect que nous devons à l'homme en l'exprimant, en fait, dans la langue allemande et la culture classique qu'il a reçue. L'universalité abstraite, celle du mauvais intellectuel, est fausse quand elle refuse de prendre en compte les particularités concrètes, comme si elle pouvait se passer de l'expérience ; en regard, le particularisme abstrait, celui du bon sauvage, est mensonger quand il refuse de reconnaître l'universalité concrète, comme s'il pouvait se passer de la théorie. Un enracinement dans un lieu particulier — pensons à Homère, Dante, Shakespeare, Mozart ou Cézanne — n'est pas exclusif d'une vocation universelle ; il en est au contraire la condition essentielle. Les racines du ciel poussent d'abord sur la terre.

À ne reconnaître ni la finalité universelle ni les origines particulières de la culture, dans une double mutilation des hommes et de l'humanité, on échoue à comprendre leurs diverses créations et, plus encore, à les enseigner. Gérard Barthoux souligne avec force les dangers du relativisme théorique, et de son rejeton monstrueux, l' « ethnopédagogie », dont l'application pratique dans l'institution scolaire républicaine, celle que l'on qualifiait jadis d' « école universelle », se révèle désastreuse. Cette crise de l'universel que nous vivons aujourd'hui, et qui avait été étudiée magistralement par Husserl [6] , est la crise de l'Idée en son sens platonicien comme en son sens kantien. Deux ans avant la Krisis d'Husserl, Julien Benda, l'auteur de La trahison des clercs, avait déjà dénoncé la trahison du relativisme en rappelant aux Européens le principe qui avait inspiré leurs prédécesseurs : « Ces hommes d'autrefois furent très grands avec leurs yeux fixés sur une Idée, sur un universel abstrait et éternel. » [7] 

Il ne faisait que rappeler l'axiome premier sur lequel s'est fondée la culture européenne quand elle a tendu l'ensemble de ses regards vers ce focus imaginarius qui est le point de concours de toutes les lignes particulières de l'universel. Rousseau l'avait clairement mis en lumière en exposant l'impératif du penseur : « Quand on veut étudier les hommes il faut regarder près de soi ; mais pour étudier l'homme il faut apprendre à porter sa vue au loin. » [8]  Dira-t-on que ses analyses ne sont valables que pour la Suisse parce qu'elles sont signées du Citoyen de Genève ? Barthoux cite à ce propos la remarque du Discours sur l'inégalité selon laquelle la philosophie a pour fin des « connaissances universelles qui ne sont point celles d'un siècle ou d'un pays exclusivement, mais qui, étant de tous les temps et de tous les lieux, sont pour ainsi dire la science commune des sages » [9] . Ces remarques aboutissent, dès le premier chapitre de L'École à l'épreuve des cultures, à poser la question décisive, sans doute sans réplique, qui s'adresse à une culture amputée de sa vocation universelle : « Quel sens peut en effet avoir l'école — pour ne rien dire de la philosophie, de la science et de la Culture en général — si on ne croit plus à la capacité de la raison à établir des vérités dans le domaine aussi bien théorique que pratique ? »

Si l'on suit la pente relativiste, on s'apercevra que l'anarchisme épistémologique du savant entraîne inévitablement l'anarchisme pédagogique du professeur qui sera le fourrier de l'anarchisme psychologique de l'élève, non plus « au centre » du système éducatif, selon la vulgate reçue, mais au centre de son propre néant. La Culture — et l'on ne craindra pas ici d'en appeler à la majuscule — ne se réduit pas aux cultures qu'elle étudie, pas plus que l'Humanité ne se réduit aux hommes qui la composent. La chose n'est pas nouvelle. Le Logos grec, dans son appréhension de l'universel, a été liée à des conditions historiques, géographiques et linguistiques déterminées ; mais elle ne s'en est pas moins dégagée, comme on le voit chez Platon qui, le premier, institua la scholè de l'Académie. À la page 427 c de la République, Socrate enseigne que la cité idéale devra se rapporter à Apollon, « instructeur ancestral pour toute l'humanité », pâsin anthrópois, et non pour les seuls Grecs. Siégeant au centre de la terre, le dieu de lumière symbolisait, pour le fondateur de la première École, la vocation universelle de la culture. On voit que, si un peu de nominalisme ne messied pas à la pensée, beaucoup de platonisme ne nuit pas à la morale.

Au terme de La formation de l'esprit scientifique, Gaston Bachelard rappelait l'impératif catégorique de toute connaissance et de tout enseignement véritables : « Il n'y a de science que par une École permanente. C'est cette école que la science doit fonder. Alors les intérêts sociaux seront définitivement inversés : la Société sera faite pour l'École et non pas l'École pour la Société. » Il revient à Gérard Barthoux d'avoir établi que les intérêts intellectuels devaient subir un renversement similaire : ce n'est pas l'École qui doit se mettre à l'épreuve des cultures, mais bien les cultures qui doivent se soumettre à l'épreuve de l'École.






 
 
Notes du chapitre

 [1] ↑ L. Strauss, Droit naturel et histoire (1953), Paris, Plon, 1954, p. 15.

 [2] ↑ Cicéron, Tusculanes, II, 13.

 [3] ↑  J.-J. Rousseau, Introduction au Discours sur l'inégalité parmi les hommes.

 [4] ↑ H. Marcuse, Raison et révolution (1954), Paris, Minuit, 1968, p. 451.

 [5] ↑ Cité par Raymond Boudon, Le juste et le vrai, Paris, Fayard, 1995, p. 166.

 [6] ↑ E. Husserl, La crise de l'humanité européenne et la philosophie, conférence du 7 mai 1935 à Vienne.

 [7] ↑ J. Benda, Discours à la nation européenne (1933), Paris, Gallimard, « Idées », 1979, p. 46.
[8] ↑ J.-J. Rousseau, Essai sur l'origine des langues (1781), Œuvres complètes, Paris, Gallimard, « La Pléiade », 1995, p. 394.

 [9] ↑ J.-J. Rousseau, Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les hommes, note j.




 
 
 
  Introduction




 
 
 
 


« Voici un principe de l'art de l'éducation que les hommes qui font les plans d'éducation devraient particulièrement avoir sous les yeux : on ne doit pas seulement éduquer des enfants d'après l'état présent de l'espèce humaine, mais d'après son état futur possible et meilleur, c'est-à-dire conformément à l'Idée de l'humanité et à sa destination totale. »
I. Kant, Réflexions sur l'éducation [1] .



	
La conception républicaine de l'École fait aujourd'hui l'objet de critiques assez vives, qui empruntent souvent leurs arguments aux sciences humaines : on met en cause la légitimité de la culture transmise par l'École et en doute la fonction émancipatrice de celle-ci, on l'accuse même de reproduire, voire de renforcer les inégalités sociales, et on lui assigne par conséquent d'autres missions que celle d'enseigner des valeurs et des savoirs universels et de développer chez les élèves les facultés de pensée critique dont ils ont besoin en tant qu'hommes et que citoyens. Plus récemment encore est apparu un nouveau discours, qui accuse l'École de nier cette fois non pas les particularités individuelles ou sociales des enfants, mais leurs caractéristiques ethniques ou culturelles ; cette École désormais accusée de colonialisme se voit alors attribuer la nouvelle tâche de prendre en compte ces appartenances ou ces identités particulières, et même de les promouvoir.


On doit d'abord voir dans cette situation, nous semble-t-il, l'influence des conceptions de l'éducation nouvelle, notamment de celles selon lesquelles il faut « placer l'enfant au centre du système éducatif » et « ouvrir l'école sur la vie » ; on assiste aujourd'hui à un consensus assez partagé sur la nécessité ou au moins l'utilité pédagogique de tenir compte des particularités diverses des élèves, et d'ouvrir donc l'école sur la société où s'expriment ces particularités. Le contexte de cette nouvelle orientation pédagogique renvoie sans doute aussi à d'autres facteurs, qui sont souvent liés entre eux : le premier est la massification de l'enseignement, qui produit une aggravation de l'échec scolaire, celui-ci touchant des élèves qui accèdent aujourd'hui à l'éducation secondaire mais n'y semblent pas bien préparés : on évoque alors un handicap lié à l'origine sociale et, depuis peu, culturelle, de ces élèves. Le second facteur est constitué par le caractère désormais pluriculturel de la plupart des sociétés actuelles, du fait notamment de l'importance et de la pérennisation des phénomènes migratoires, de la multiplication des contacts entre groupes, de la mobilité sociale et professionnelle croissante et de la prolifération des groupes d'appartenance ; par conséquent peu d'États constituent aujourd'hui des entités politiques homogènes d'un point de vue ethnique, et rares sont alors les États-nations, associant à l'État un groupe national ou ethnique. Ce problème apparaît aussi dans les États occidentaux : comment peut-on concilier les exigences démocratiques liées habituellement à l'État nation avec la diversité culturelle caractéristique de la plupart des sociétés occidentales ?


Le troisième facteur historique jouant un rôle important ici est la décolonisation qui touche la plupart des continents depuis le début du XXe siècle et qui est liée à l'affaiblissement de l'Europe après les grands conflits mondiaux : les cultures européennes perdent leur hégémonie et des cultures longtemps asservies ou dominées revendiquent, sous une forme parfois violente, leur droit à l'existence et même leur égale dignité. Le quatrième facteur qui explique en partie cette montée en puissance de l'ethnicité dans les discours pédagogiques actuels est la construction de l'Europe, avec ses différents peuples, ses langues, ses traditions et ses histoires locales différentes. Le cinquième facteur est l'élaboration d'une société globale caractérisée par des manifestations parfois contradictoires : la diversité culturelle, la tendance à des replis identitaires, la mondialisation de la culture et la nécessité pourtant toujours plus grande d'une coopération et d'un dialogue entre les peuples.


Un autre facteur, moins souvent analysé ou même évoqué, est l'« épuisement historique du mouvement ouvrier comme figure centrale de la conflictualité sociale », qui génère un déclin des idéologies, notamment de l'idéologie communiste ; l'affaiblissement du syndicalisme ouvrier et la multiplication des revendications culturelles partout dans le monde produisent conjointement le besoin de « placer la culture au cœur de l'analyse sociologique du changement et du fonctionnement social » [2] . On assiste alors à une survalorisation des facteurs culturels, notamment à l'école, et à une sous-estimation corrélative des facteurs sociaux : l'hétérogénéité sociale du public scolaire paraît désormais moins problématique que son hétérogénéité culturelle, et on comprend alors l'intrusion massive du fait culturel ou de l'interculturalité dans l'école aujourd'hui. On peut même faire l'hypothèse qu'il existe un lien entre, d'une part, la force des revendications identitaires ou culturelles aux États-Unis et la montée concomitante du mouvement du multiculturalisme, et d'autre part, la faiblesse ou même l'inexistence, dans ce même pays, des partis de gauche et des idéologies politiques s'exprimant en termes de lutte de classes. En Europe le processus a été plus tardif, du fait sans doute de la persistance durable de l'idéologie marxiste, mais il semble bien engagé aujourd'hui, et une cause de ce phénomène semble bien être le relatif recul de cette idéologie.


Un dernier facteur qui permet de comprendre cette remise en cause de la conception traditionnelle de l'École est la diffusion et le succès, dans les années 1970, en France puis dans le monde, d'une pensée qu'on a appelée déconstructionniste ou postmoderne, et dont Luc Ferry et Alain Renaut analysent les caractéristiques : ils lui donnent le nom de « pensée 68 » et montrent qu'elle a contribué à alimenter « un profond processus de diabolisation de l'Europe et des valeurs occidentales » ; selon Ferry et Renaut les thèmes essentiels de cette pensée peuvent être résumés ainsi : la « fin de la philosophie », le « paradigme de la généalogie », la « dissolution de l'idée de vérité », « l'historicisation des catégories et la fin de toute référence à l'universel », le « procès du sujet » [3]  et finalement l'anti-humanisme : nous retrouverons tous ces thèmes abondamment développés dans les théories dont nous ferons la critique et qui s'attaquent à l'École et à sa mission universaliste. Nous croyons pouvoir formuler l'hypothèse que ces théories s'alimentent à la fois à cette pensée postmoderne et à un certain discours anthropologique ou culturaliste qui est récemment venu en reprendre les thèmes et les adapter au nouveau contexte des sociétés pluriculturelles.


Le problème qui se pose alors à l'école, dans un tel contexte, est le suivant : faut-il enseigner les cultures, ou même selon les cultures ? Une première réponse paraît être qu'il faut dans une certaine mesure enseigner les cultures : la connaissance par les élèves de leur langue maternelle, de l'histoire de la société à laquelle ils appartiennent et de la place dans le monde de cette société semble pouvoir constituer pour eux un facteur précieux d'équilibre, d'intégration sociale et de constitution de leur identité personnelle. Nous aurons à nous interroger sur le statut et les limites d'une telle éducation, notamment dans ses conséquences sur l'enseignement de l'histoire. Mais faut-il aussi enseigner « selon les cultures » ? Faut-il adapter aux particularités culturelles des élèves non seulement les programmes, mais aussi les finalités et les modalités de l'enseignement ? Le problème de la différenciation pédagogique prend alors un autre sens : « Pour travailler avec des enfants d'origine culturelle différente, l'enseignant doit-il être pédagogue ou ethnologue ? » [4]  ; ce problème est celui de ce qu'on appelle aujourd'hui en France l'éducation interculturelle. Nous nous demanderons donc quelle est la pertinence, dans les sociétés actuelles traversées par les revendications identitaires, voire par les conflits ethniques, d'une telle pédagogie, dont l'effort essentiel consiste à prendre en compte les différentes particularités culturelles des élèves dans l'enseignement. Nous noterons ici la difficulté, mais aussi la nécessité, d'une réflexion théorique objective dans ce domaine du croisement entre, d'une part, la question de l'interculturalité dont l'investissement idéologique est très fort et où l'écueil du racisme ou de l'intolérance est toujours présent, et d'autre part, celle de l'école qui concerne un public d'autant plus vaste que les changements affectant les familles sont plus intenses et que par conséquent l'éducation familiale pose des problèmes plus urgents.


Signalons aussi l'ambiguïté de la notion de culture que nous utiliserons tout au long de notre réflexion ; la culture est un ensemble de pratiques et de représentations propres à un groupe particulier (groupe ethnique ou encore social) : c'est le sens courant aujourd'hui du terme, auquel on se réfère quand on parle par exemple de la culture française ou de la culture populaire ; elle est aussi un ensemble de valeurs et de savoirs universels constituant le patrimoine de l'humanité : c'est le sens classique humaniste, moins commun actuellement, mais central pour l'école républicaine [5] . L'anthropologie peut aussi s'intéresser à la culture conçue dans cette seconde acception, que Carmel Camilleri appelle la culture promotionnelle et qu'on prétend souvent propre aux classes sociales supérieures : « La subculture des gens “cultivés” les classe, en général après compétition et sélection, le long d'une échelle de prestige et de pouvoir liée, ou censée telle, à la compétence et à l'aptitude créatrice » ; cette subculture « est également partout l'objet d'une initiation qui, dans les Temps modernes, fait en grande partie appel à l'institution scolaire » [6] . Nous nous demanderons plus loin si cette culture « promotionnelle » est réellement une culture de classe.


Notre démarche consistera dans un examen des conceptions les plus courantes et même des préjugés qui touchent ce problème de l'adaptation de l'enseignement ou de la pédagogie aux particularités culturelles des élèves. Nous tenterons de montrer les insuffisances, les ambiguïtés ou les faiblesses de chacune de ces conceptions, en nous appuyant notamment sur des analyses anthropologiques, psychologiques ou sociologiques. La progression de notre critique suivra un principe de généralité décroissante : nous commencerons par étudier les préjugés relatifs aux problèmes les plus généraux des sociétés pluriculturelles pour en venir plus précisément aux problèmes proprement éducatifs qui se posent dans ces sociétés. Mais notre démarche sera essentiellement philosophique, dans la mesure où son fil directeur sera constamment un souci critique de confronter les discours étudiés à la notion philosophique de l'École et d'évaluer les théories courantes de l'éducation interculturelle ou multiculturelle à la lumière de la conception républicaine et humaniste de l'éducation.


On comprend mieux sans doute maintenant la raison du titre que nous avons donné à notre étude, l'École à l'épreuve des cultures : l'École est aujourd'hui prise dans un débat qui la dépasse et qui porte sur la place des différentes cultures dans la société, ainsi que sur les modalités de prise en compte de ces particularités culturelles par la communauté nationale et par conséquent par le système éducatif lui-même ; elle s'efforce, comme elle le peut, dans ces controverses parfois véhémentes, d'affirmer la pérennité de ses missions et son caractère laïque. Nous voudrions par cette étude contribuer à éclairer ce débat et à aider l'École à surmonter cette épreuve, à se défendre contre les attaques dont elle est l'objet actuellement, et depuis quelques temps déjà, notamment dans le champ des sciences humaines. Cette défense nous semble d'autant plus utile qu'aujourd'hui, comme le déplore Jacques Muglioni, « tend à prévaloir de plus en plus, dans le pays même qui fit de l'instruction publique l'une de ses plus glorieuses traditions, une pédagogie qui ne se réfère plus à une idée philosophique de l'école » [7] .






 
 
Notes du chapitre
[1] ↑ I. Kant, Réflexions sur l'éducation, p. 79-80. Les références complètes des ouvrages cités sont données dans les notes ou dans notre bibliographie.

 [2] ↑ M. Wieviorka, Une société fragmentée, p. 32-33.

 [3] ↑ L. Ferry et A. Renaut, La pensée 68, p. 15, 40-55.

 [4] ↑ M. Abdallah-Preitceille, L'éducation interculturelle, p. 72.

 [5] ↑ On trouvera une étude approfondie des différentes acceptions de la notion de culture dans l'article « Culture » de Denis Kambouchner, dans D. Kambouchner (dir.), Notions de philosophie, III, p. 445-468.

 [6] ↑ C. Camilleri, « Culture et société : caractères et fonctions », dans Collectif : La communication interculturelle, Les amis de Sèvres, n° 4, 1982, p. 25.
[7] ↑ J. Muglioni, « Quelle école pour l'enseignement philosophique ? », Collectif : Philosophie -école, même combat, p. 21.





 
  Chapitre I
 Le relativisme culturel





 


La discussion sur ce point est importante, et il faut commencer notre réflexion par là, car le relativisme culturel constitue l'argument essentiel de la plupart des doctrines dont nous ferons plus loin la critique : en effet, cette idée selon laquelle les savoirs et les valeurs n'ont de sens qu'à l'intérieur du système culturel qui les a élaborés inspire tout d'abord les théories multiculturalistes, ainsi que toutes les conceptions qui attribuent à l'école une mission essentielle d'enculturation et qui tendent à préconiser la création de ghettos scolaires ; la négation de valeurs et de savoirs universels entraîne de ce fait la remise en cause de la culture classique accusée d'ethnocentrisme. Nous retrouverons par ailleurs le relativisme culturel à la source d'autres idéologies discutables et nocives, comme celle qui consiste à prétendre que les savoirs scolaires transmis à l'école, ou même les valeurs comme les droits de l'homme, ne sont que l'expression, ainsi relativisée et dévalorisée, de la culture française, que les principes de laïcité se réduisent également à une « exception culturelle », ou encore que la culture scolaire n'est que la manifestation arbitraire d'une culture de classe et d'une volonté politique de domination. Ainsi que le signale avec lucidité le sociologue Raymond Boudon, notre époque vit une crise des valeurs qui « exprime surtout le fait que la koinè actuelle ne permet pas de penser les valeurs sinon sur le mode de l'irrationalité, de l'“arbitraire culturel”, de la convention, de la gratuité ou encore du déterminisme social » [1]  ; on verra que certains penseurs ou idéologues actuels vont jusqu'à octroyer le même statut aux savoirs. On comprend donc l'importance théorique et pratique de la critique du relativisme sous toutes ses formes, qui constitue bien « l'un des préliminaires de la philosophie de l'éducation et de la déontologie laïque » [2] .

Le relativisme culturel peut être défini comme la théorie selon laquelle tout idéal ou tout modèle culturel est circonscrit dans son aire de validité relative : aucun n'est donc en droit universel ni dans l'absolu supérieur à d'autres, et il n'existe pas de critère permettant d'évaluer les croyances, les comportements ou les pratiques des autres cultures. Le relativisme moral est un cas particulier du relativisme culturel et en découle logiquement, il insiste quant à lui plus précisément sur la relativité des valeurs morales selon les différents contextes culturels, sociaux ou historiques, en réduisant d'une part ces valeurs morales, et notamment l'idée du bien, à l'une ou l'autre de ses formes relatives ou positives (l'utile, l'agréable, l'avantageux, le légal, le traditionnel, etc.) et d'autre part la moralité à une série d'impératifs hypothétiques — pour utiliser une terminologie kantienne. Cette doctrine était déjà présente dans l'Antiquité grecque chez les Sophistes comme Protagoras dont la formule célèbre « l'homme est la mesure de toutes choses » [3]  peut être considérée comme la première profession de foi relativiste [4]  : « Telle une chose m'apparaît, telle elle est pour moi, telle elle t'apparaît à toi, telle elle est aussi pour toi, car toi et moi nous sommes des hommes. » [5]  Cette proposition, chez Protagoras, s'applique d'abord aux sensations, puisqu'on la trouve dans une discussion plus générale de la théorie sophistique selon laquelle la science réside dans la sensation ; dans le domaine de la connaissance, le relativisme sensualiste de Protagoras apparaît ainsi comme une forme de scepticisme. Rappelons d'ailleurs qu'un argument essentiel des Sceptiques est celui de l'isosthénie, c'est-à-dire de l'égale force des diverses opinions individuelles, argument repris par les relativistes. Mais ce relativisme de Protagoras peut être étendu aux représentations collectives, éthiques et politiques, ainsi que le montre par exemple ce passage du même dialogue de Platon : « En politique aussi, ce qui est beau ou laid, juste ou injuste, pie ou impie est véritablement pour chaque cité tel qu'elle le juge et le déclare légal pour elle, et en ces matières il n'y a pas de différences de sagesse de particulier à particulier, de cité à cité » ; dans ce monde où tout s'écoule et où rien ne demeure identique, dans un monde aussi où le langage n'est qu'une convention et un reflet de nos croyances, « aucune chose, prise en elle-même, n'est une, il n'y a rien qu'on puisse dénommer ou qualifier de quelque manière avec justesse » [6]  ; tout n'est donc qu'opinion, dont la nécessité ne saurait être que psychogénétique. La philosophie de Protagoras et des Sophistes étend donc son relativisme à tous les domaines, de la science à la morale, de l'esthétique à la politique, de la logique à la métaphysique et...








OEBPS/IMAGES/cnl.png
Avec le soutien du

www.centrenationaldulivre.fr








OEBPS/IMAGES/cover.jpg
Gérard
Barthoux

' [ école
{ a ’épreuve

| des cultures

Préface de Jean-Francois Mattéi

puf







OEBPS/IMAGES/logo_editeur.png
puf





