
	
        [image: Couverture de l'epub]
    

    

        

        
        Catherine Labrusse-Riou
    


    Écrits de bioéthique


    

    
        
            2007
            [image: Logo de l'éditeur PUF]
        

    


    
        Copyright

        
            
    ©  Presses Universitaires de France,
        Paris, 
        2015

    ISBN numérique : 9782130639879

    ISBN papier : 9782130561323

    Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement réservée à l’usage privé du client. Toute reproduction ou diffusion au profit de tiers, à titre gratuit ou onéreux, de tout ou partie de cette œuvre est strictement interdite et constitue une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et suivants du Code de la propriété intellectuelle. L’éditeur se réserve le droit de poursuivre toute atteinte à ses droits de propriété intellectuelle devant les juridictions civiles ou pénales.


        

        
            
                    
                        
                            [image: Logo CNL]
                        
                    
                    
                        
                            
                                [image: Logo Presses Universitaires de France]
                            
                        
                    
                    

            

            

        
    


    Présentation

    L'homme est la fin du droit et de l'éthique, le rôle du juriste est de protéger l'humanité de l'homme afin de rendre possible la vie dans un corps social organisé à partir des principes fondateurs du droit et des données du droit positif, telle est la conviction profonde de l'auteur. Ses écrits sont regroupés en trois parties et présentés par Muriel Fabre-Magnan.



    
        

        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            


        

    

    

    Table des matières


    
        	
                        Présentation
                        
                            (Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I - Une vraie question : l’homme saisi par la biologie
                        
                    
                
	
                        II - Une réponse inadaptée : la science érigée en métaphysique
                        
                    
                
	
                        III - Du bon usage de la bioéthique
                        
                    
                
	
                        IV - Conclusion
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Plan
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                
	
                        I. La naissance d'une discipline
                        
                    
                    
                        	
                        1. La vérité dans le droit des personnes
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I - La vérité et l’état des personnes
                        
                    
                
	
                        II - La vérité et les droits de la personnalité
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        2. Expérimentation humaine et éthique
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I
                        
                    
                
	
                        II
                        
                    
                
	
                        III
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        3. Les procréations artificielles : un défi pour le droit
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I - Les risques de déstructuration de l’ordre généalogique
                        
                    
                
	
                        II - Construire un droit de la procréation médicalisée
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        4. La maîtrise du vivant : matière à procès
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I - Science et droit : l’alliance rompue ?
                        
                    
                
	
                        II - L’incertitude du droit
                        
                    
                
	
                        III - Des conflits révélateurs des choix éthiques
                        
                    
                
	
                        IV - L’homme charnel dans les procès
                        
                    
                
	
                        V - L’insoutenable gratuité du corps ?
                        
                    
                
	
                        VI - La brevetabilité du vivant ?
                        
                    
                

                    

                    
                

                    

                    
                
	
                        II. Les grandes questions de bioéthique
                        
                    
                    
                        	
                        5. L’embryon humain : l’irreprésentable convoité
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I - Concevoir pour interdire ?
                        
                    
                
	
                        II - La preuve des utilités prétendues
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        6. Le corps à l’épreuve des biotechnologies. Perspectives juridiques
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I - L’emprise biotechnologique sur le corps
                        
                    
                
	
                        II - La conception biotechnologique d’un corps imaginaire
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        7. L’anonymat du donneur : étude critique du droit positif français
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        Introduction
                        
                    
                
	
                        I - Donneur et receveur : le refus de la relation humaine
                        
                    
                
	
                        II - Donneurs et établissements dépositaires : la dissociation de l’identité biologique et de l’identité civile des donneurs
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        8. Quelques regards civilistes sur la fin de vie
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I - Quels enseignements tirer du droit civil ? Comment celui-ci traite-t-il la fin de vie, ou plutôt la personne en fin de vie ?
                        
                    
                
	
                        II - Médecins et mourants : quel lien de droit ?
                        
                    
                
	
                        III - La mort, impossible objet de droit
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        9. Sciences de la vie et légitimité
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I - D’une analyse de la réalité juridique…
                        
                    
                
	
                        II - … au réexamen de nos habitudes de pensée
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        10. Responsabilité, droit des personnes et sciences de la vie
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I - Les ambiguïtés du contexte juridique
                        
                    
                
	
                        II - Que disent les juges ? Étude de cas
                        
                    
                

                    

                    
                

                    

                    
                
	
                        III. L'horizon de la bioéthique
                        
                    
                    
                        	
                        11. La filiation en mal d’institution
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I - C’est d’une institution qu’il s’agit ?
                        
                    
                
	
                        II - Questions de toujours
                        
                    
                
	
                        III - L’ébranlement des fondations
                        
                    
                
	
                        IV - Le poids de la vérité biologique
                        
                    
                
	
                        V - La vérité biologique toute nue
                        
                    
                
	
                        VI - Moins vraie pourtant qu’ailleurs
                        
                    
                
	
                        VII - Du volontarisme en matière de parenté
                        
                    
                
	
                        VIII - Créer, refuser, détruire ?
                        
                    
                
	
                        IX - Volonté et transgression
                        
                    
                
	
                        X - Pour conclure : retour aux sources
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        12. L’adoption de l’enfant incestueux  
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I - Filiation et adoption : deux espèces d’un même genre
                        
                    
                
	
                        II - Adoption intrafamiliale et système de parenté
                        
                    
                
	
                        III - Ordre public et intérêt de l’enfant
                        
                    
                
	
                        Civ. 1re, 6 janvier 2004, Bull. civ., no 2
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        13. L’indemnisation du handicap de naissance : vrai débat ou question mal posée ?
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                
	
                        14. L’humain en droit : réalité, fiction, utopie ?
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                    
                        	
                        I - La « fin de l’homme » : quels sens pour le droit ?
                        
                    
                
	
                        II - L’homme ou la personne ?
                        
                    
                
	
                        III - Droit, sciences et techniques : peut-on y déceler une posthumanité ?
                        
                    
                

                    

                    
                

                    

                    
                
	
                        Postface. Les fruits d’une expérience  
                        
                            (Catherine Labrusse-Riou et Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                
	
                        Liste des principaux travaux de Catherine Labrusse-Riou
                        
                            (Muriel Fabre-Magnan)
                        
                    
                

    



Présentation


Muriel Fabre-Magnan [*] 





La loi du 6 août 2004 relative à la bioéthique consacre officiellement l’introduction, en droit français, du terme de « bioéthique ». Les précédentes lois de juillet 1994 avaient des intitulés variés, et ce n’était que dans le langage courant qu’elles étaient « dites » « lois de bioéthique » ou, plus maladroitement, « lois bioéthiques ». L’idée d’une éthique dans la santé et les sciences de la vie est plus ancienne : dès le 23 février 1983, avait ainsi été mis en place, par décret du président de la République, un Comité consultatif national d’éthique pour les sciences de la vie et de la santé (CCNE) qui, à ce jour, a rendu 96 avis.

Catherine Labrusse-Riou a participé, en France, à la naissance de cette discipline et elle fut membre de plusieurs des principales instances créées en la matière. Elle fit partie du premier CCNE, nommée dès 1983 par Robert Badinter, et y siégea jusqu’en 1990 ; elle participa également à la Commission interministérielle qui, sous la présidence de Guy Braibant, avait été chargée d’élaborer un avant-projet de loi de bioéthique et qui rendit, en 1988, un rapport intitulé « de l’éthique au droit » ; de 2001 à 2005, elle participa au Groupe européen d’éthique des sciences et des nouvelles technologies (GEE) ; elle fut aussi, de 1998 à 2001, membre de la Commission du génie biomoléculaire chargée d’évaluer les risques, pour la santé publique et l’environnement, de la dissémination d’organismes génétiquement modifiés (OGM).

Elle perçut immédiatement les risques éthiques des nouveaux développements des sciences de la vie, et aussi les limites des réponses apportées par la bioéthique. Dès 1987, elle lançait une interrogation fondamentale restée célèbre, et qui demeure au cœur de la bioéthique : « Produire l’homme : de quel droit ? » (ouvrage sous-titré : Étude juridique et éthique des procréations artificielles, en collaboration avec J.-L. Baudouin, PUF, « Les voies du droit », et qui mériterait d’être réédité).

Ses textes en matière de bioéthique sont impossibles à dater, tant le constat auquel ils aboutissent, même pour les plus anciens, demeure actuel. De par leur profondeur et leur richesse, ils ne se prêtent pas à une lecture unique et définitive, mais nourriront pendant longtemps la réflexion de ceux qui ne se satisfont pas d’affirmations péremptoires et d’idées reçues. Il ne saurait donc être question, dans cette présentation, de faire la synthèse d’une œuvre aussi foisonnante et créative, mais plutôt d’engager le lecteur sur quelques-unes des voies qu’ils ouvrent à la pensée, en usant comme d’un fil d’Ariane de citations qui leur sont empruntées [1] .





I - Une vraie question : l’homme saisi par la biologie

Pendant longtemps, les impossibles ont pour l’essentiel suffi à faire fonction d’interdits, et il n’était nullement nécessaire alors de s’interroger sur les raisons de ces interdits, c’est-à-dire sur le pourquoi des lois. Les limites de la science et de la technique n’appelaient pas d’autres explications que scientifiques ou techniques.

La technique ayant rendu possible toute une série de manipulations sur l’être humain, pouvant éventuellement conduire à sa radicale transformation, la question s’est alors posée de savoir si tout ce qui pouvait se faire devait être autorisé, c’est-à-dire la question de la limite, question fondamentale du droit. Selon le titre d’un ouvrage coordonné par Catherine Labrusse-Riou, le droit s’est ainsi trouvé « saisi par la biologie » (Le droit saisi par la biologie, des juristes au laboratoire, préface C. Labrusse-Riou, postfaces A. Danchin et M. Vacquin, LGDJ, « Bibl. droit privé », 1996). Plus anthropologiquement, c’est l’homme lui-même qui s’est trouvé impliqué et interrogé par les nouvelles techniques biomédicales.

Les seuls risques unanimement admis sont ceux inhérents à l’imperfection des techniques. Tant par exemple que le clonage ou la thérapie génique semblent dangereux, on accepte plus ou moins volontiers d’en reporter l’utilisation. Pour le reste, les nouvelles techniques seraient idéologiquement neutres, mais on soutient dans le même temps, sans voir la contradiction, qu’elles apporteraient un progrès continu conduisant nécessairement à un bonheur accru. Devant de tels objectifs affichés, qui pourrait, de l’autre côté de la balance, formuler des interdits faisant le poids, et expliciter un « au nom de quoi » de nature à les justifier ?

La question n’est pas ontologique. Comme l’ont parfaitement résumé Didier Sicard [2]  et Jean-Claude Ameisen [3] , « l’éthique ne réside pas dans l’affirmation de ce qui ne doit pas advenir comme humain. Elle est dans cette interrogation permanente sur ce qui constitue notre humanité » [4] . Il ne s’agit pas de savoir ce qu’est l’être humain ou de déterminer son essence : tout cela relève de l’inconnaissable. La question ne doit donc pas être formulée, comme on l’entend trop souvent, en termes de ce qu’« est » l’embryon, ou de ce que « sont » les cellules-souches, questions qui n’ont pas de réponse, et surtout pas de réponse scientifique que l’on pourrait découvrir sous le microscope. L’interrogation consiste à savoir comment traiter ces personnes potentielles et ces produits d’origine humaine afin de faire en sorte de préserver en l’homme son humanité ou, plus précisément, de la réinventer et de la réinstituer sans cesse, car dans un monde qui bouge en permanence et à une vitesse toujours accélérée, les solutions ne peuvent être celles qui convenaient au passé. Il faut chercher « des outils qui puissent rendre compte, s’il est possible, de la nature humaine, de ce qu’il y a d’indémontrable dans ce qui nous fait vivre, humainement, l’exigence de liberté et de dignité, l’indivisibilité du corps et de la personne, l’identité et l’altérité des sujets » (« Le corps hors du droit », in Les urgences du droit, p. 53). La nature humaine ne renvoie cependant pas à une « donnée intangible », « le droit ne [protégeant] pas spécialement la nature pour elle-même », mais à l’humanité de l’homme (Sur l’identité sexuelle : à propos du transsexualisme, actes des journées du 30 novembre et 1er décembre 1996, Éditions de l’association freudienne internationale, 1996, p. 152).

Les arguments ne sont pas davantage moraux. La difficulté est d’ailleurs que, en ces domaines, la fin est presque toujours bonne : qui peut ne pas vouloir qu’on guérisse les maladies, qu’on remédie à la stérilité, qu’on fasse en sorte que des enfants ne naissent pas lourdement handicapés, ou même qu’on allonge la durée de la vie ? Qui donc peut ne pas se réjouir des progrès de la médecine ? Mais l’évaluation des nouvelles pratiques biomédicales doit porter aussi sur les moyens : ce n’est pas parce qu’ils sont purement techniques qu’ils sont neutres, car la technique s’inscrit sur l’être humain, dans sa chair et dans son psychisme.

Enfin, il ne s’agit pas de s’opposer au progrès, antienne régulièrement reprise à l’encontre de toute personne s’avisant de vouloir fixer une quelconque limite au pouvoir scientifique [5] . La question est de savoir quel est le progrès poursuivi ; car celui de la civilisation et de l’humanité de l’homme ne passe pas nécessairement, et surtout pas seulement, par une accumulation et un perfectionnement des techniques. Il devient cependant difficile d’émettre un quelconque jugement de valeur sur la science sans être disqualifié comme représentant d’une morale, d’une religion, d’une ontologie, d’une idéologie, ou encore d’une métaphysique. Pierre Thuillier [6]  a pourtant magistralement montré que la prétention contemporaine à éliminer tout recours à une quelconque métaphysique, qui trouve des antécédents historiques, peut en réalité tout autant être rattachée à un certain type de métaphysique – le matérialisme – consistant à croire que « toute la réalité se réduit à la matière, qui suffit à rendre compte des phénomènes vitaux et psychiques ». Sous l’illusion de la neutralité, c’est en réalité une nouvelle idéologie qui est poursuivie, dans laquelle « l’utilitarisme est le seul critère de légitimité » (« Libres propos d’un juriste sur le traitement “bioéthique” des artifices biotechnologiques », Géopolitique, PUF, no 87, juillet-septembre 2004, p. 31). Les progrès de la médecine sont évidemment réjouissants et souvent impressionnants, et on ne peut qu’espérer que les recherches médicales seront encouragées, et que seront mis au point des traitements pour continuer toujours mieux à soigner et à alléger les souffrances. Cela n’empêche cependant pas d’essayer de demeurer lucide sur les autres enjeux qui viennent interférer, sur les illusions dont il faut se déprendre et, plus fondamentalement, sur le prix à payer pour faire place à ce progrès technique.

Le questionnement résulte de la conscience de la fragilité de l’humanité de l’homme [7] . Celle-ci n’est pas seulement un donné inscrit dans le biologique, mais doit aussi s’instituer ; selon le mot célèbre d’Érasme dans son Traité de l’éducation des enfants de 1529, « l’homme ne naît pas homme, il le devient » (« fingitur », c’est-à-dire « il se fabrique tel »). Les Occidentaux croient que l’être humain est doté d’une raison infaillible lui permettant de dominer totalement son corps et d’en disposer librement. Il s’agit là d’une illusion, et le risque est, selon l’heureuse formule de Monette Vacquin, un « risque anthropologique » [8] .

Du beau livre cité de Pierre Thuillier, qui se veut, comme l’indique le sous-titre, un « Rapport sur l’effondrement de l’Occident », on retiendra aussi sa thèse principale que tout a été dit, mais que l’on n’en va pas moins sûrement droit dans le mur. Ainsi, en matière de biotechnologies, Catherine Labrusse-Riou a depuis vingt ans tout dit et tout écrit, avec une intuition et une clairvoyance impressionnantes, mais la foi demeure illimitée dans la libération et le bonheur que le progrès scientifique pourrait apporter à l’être humain. On en retient l’impression d’une fuite en avant perpétuelle, pour ne pas affronter le néant constitutif de la condition humaine, et feindre d’oublier l’irréductible inconnaissable.

Quelques traces de déshumanisation peuvent pourtant, sinon être démontrées, du moins être repérées.



1 - La normalisation de l’être humain

Une normativité cachée est à l’œuvre sous l’apparente neutralité de la science et de la technique, qui conduit à une normalisation de l’être humain. Sur les animaux et les plantes, on voit bien à quelle perte exponentielle de biodiversité ont conduit les progrès scientifiques : dès lors qu’une race de vache laitière démontre ses capacités productives, qu’une catégorie d’huître présente une résistance à une bactérie, ou qu’une espèce de pomme se révèle d’un aspect particulièrement appétissant, la tentation est grande de les sélectionner. Il en résulte une uniformisation des espèces animales et végétales fort appauvrissante. Cette perte de diversité ouvre en outre grande la porte des risques de dommages de masse, car la maladie qui atteindra l’un des représentants de l’espèce aura des chances de se propager et de conduire à l’éradication de tous les autres.

Les risques ne sont pas seulement de cet ordre pour l’être humain, même s’il est connu, chez les généticiens, que certains gènes « pathologiques » (par exemple celui de la drépanocytose ou anémie falciforme) peuvent avoir des effets bénéfiques chez certains individus, comme de les protéger contre d’autres maladies (par exemple contre le paludisme comme cela a été montré en Afrique équatoriale). Le progrès apporté par les nouvelles techniques médicales est incontestable, mais il faudrait savoir s’arrêter sur la pente glissante des demandes de normalisation [9] . Tous les parents voudraient légitimement éviter à leur enfant la souffrance d’avoir un bras en moins, mais aussi une main, et même un doigt. Mais, comme on l’a justement souligné, « un être “normal”, au devenir psychique et somatique sans incertitude, sera de plus en plus inscrit dans une toile prédictive tissée de chiffres, d’images, de gènes. Sans nous en rendre compte, nous réinscrivons la recherche la plus moderne dans une ancienne vision positiviste de la science qui a fait le lit du totalitarisme : l’anthropologie et le darwinisme social de la fin du XIXe siècle et du début du XXe siècle n’ont pas été étrangers aux idéologies inhumaines que nous avons connues. Toute réduction de l’humain à une grille de lecture unidimensionnelle, aussi rigoureuse soit-elle, conduit à ce que l’évolutionniste Stephen Jay Gould appelait “la mal-mesure de l’homme”. Sommes-nous aujourd’hui à l’abri de ces jugements réducteurs ? » [10] . La prétendue amélioration de l’espèce humaine se fait en outre selon des critères de qualité que la biologie et la médecine sont impuissantes à définir et même à énoncer.

Le rôle de la médecine s’en trouve profondément modifié. En sus de la fonction de soin, le médecin a désormais endossé le rôle de « fabricant » de vies humaines et de contrôleur de la qualité de l’espèce humaine. Subrepticement, l’épithète « thérapeutique », qui qualifiait et limitait l’intervention médicale, fut d’ailleurs remplacée par celle de « médical », notamment pour qualifier, dans l’article 16-3 du Code civil, la nécessité qui rend possible l’atteinte portée à l’intégrité du corps humain [11] . La notion d’acte thérapeutique est certes incertaine et soumise à interprétation, mais elle présente néanmoins une part d’objectivité qui disparaît totalement de la finalité « médicale » : l’aspect tautologique de cet adjectif pour qualifier l’intervention médicale a en outre pour conséquence de supprimer en réalité toute limite à la tâche assignée aux médecins.

Il ne faut dès lors pas s’étonner de l’accroissement du nombre de procès en responsabilité médicale car « la responsabilité est la contrepartie nécessaire du pouvoir » (« L’adaptation et la résistance du droit face aux développements de la biomédecine », Osaka University Law Review, février 2003, no 50, p. 93). Les procès « déjouent les convenances étouffantes du consensus et font apparaître la relativité du progrès, l’incertitude des données scientifiques, la conscience du risque à ne pas prendre » (« Faire naître : ordre ou chaos du droit ? Suivi de Remarques actuelles », Conférence, no 14, printemps 2002, La Tradition, III, La filiation). Dès lors qu’on entre dans la fabrication de produits humains ou d’origine humaine, voire directement dans la production d’êtres humains, il ne faudra pas s’étonner non plus de voir mobilisés des principes forgés pour les produits défectueux, comme on l’a vu par exemple dans l’affaire du sang contaminé.

La promotion de la bioéthique, sous couvert de davantage de souplesse, participe parfois également d’une normalisation insidieuse des comportements. Comme on a pu le souligner, « la gouvernance est au gouvernement ce que la régulation est à la réglementation et l’éthique à la morale : une technique de normalisation des comportements qui tend à combler l’écart entre la loi et le sujet de droit » [12] . On veut supprimer l’hétéronomie de la norme, dans l’illusion que son acceptation volontaire et consensuelle serait moins oppressante. Mais elle est peut-être au contraire l’un des symptômes les plus subtils d’une forme nouvelle de totalitarisme. Le rêve de la « transformation du droit en régulation, en autorégulation, rêve d’un ordre spontané, naturel, [masque], lui aussi, le rapport de forces, la violence disséminée entre des mains multiples, et même consentie » (« L’humain en droit : réalité, fiction, utopie ? », précité, p. 163, reproduit).





2 - L’expérimentation humaine

La question cruciale de la modernité, cristallisée dans le désormais fameux principe de précaution, consiste à savoir ce que l’on doit faire lorsqu’on ne sait pas. Car, paradoxalement, l’accroissement des connaissances rend toujours plus abyssal le gouffre de l’ignorance humaine, ne serait-ce que parce qu’il confirme, inéluctablement et inlassablement, que l’ultime pourquoi est inconnaissable.

Les nouvelles techniques biomédicales s’accompagnent souvent de larges pans d’ignorance sur les conséquences qu’elles pourraient engendrer. Dans le doute, on expérimente à tour de bras, ignorant, voire raillant les Cassandre, en cautionnant ainsi une instrumentalisation de la personne humaine.

La réglementation des recherches biomédicales l’admet expressément. Même si le vocabulaire trop explicite de recherche « sans bénéfice direct » pour le cobaye a été supprimé du nouveau régime issu de la loi du 9 août 2004, l’idée demeure que l’expérimentation médicale peut porter sur des individus « sains » et que, sur les malades, il peut ne comporter aucun bénéfice direct pour l’intéressé. Même pour les personnes habituellement soumises à davantage de protection (les femmes enceintes, les mineurs, les majeurs incapables ou encore les détenus), les expérimentations sont autorisées dans certains cas où il n’y a aucun « bénéfice escompté pour ces personnes », et en se satisfaisant d’ailleurs d’un consentement au rabais. De plus, le contrôle juridique s’évanouit par l’utilisation de « faux standards » qui ne permettent pas aux juges d’apprécier par eux-mêmes les conditions de validité de l’expérimentation posées par la loi (« Aux frontières du contrat : l’expérimentation biomédicale sur des sujets humains », in Les transformations de la régulation juridique, sous la dir. de J. Clam et G. Martin, LGDJ, « Droit et société », 1998, p. 343-344) : comment vérifier par exemple que la recherche biomédicale vise à améliorer la condition de l’être humain (art. L. 1121-2 du Code de la santé publique), ou encore que les recherches biomédicales envisagées sur des mineurs seraient moins efficaces sur des personnes majeures (art. L. 1121-7) ? « L’abondance des règles ou l’enflure des mots ne peut abuser le juriste technicien sur la fuite du système mis en place hors de la légitimité juridique » (ibid.).

On expérimente aussi, en sortant cette fois-ci du domaine de la loi sur les recherches biomédicales, lorsqu’on met en œuvre certaines pratiques sans aucun recul sur les conséquences potentielles sur la personne. Ainsi de certaines techniques de procréation médicalement assistée comme l’ICSI (Intra Cytoplasmic Sperm Injection, i.e. l’injection forcée du spermatozoïde dans l’ovule, quand la pénétration ne peut se faire naturellement) dont il est connu qu’on ignore si elle ne transmettra pas aux fils la stérilité des pères.

L’expérimentation est moins ouverte mais pas moins réelle lorsque l’on institutionnalise certains désirs et certaines demandes sans véritable connaissance ni maîtrise des conséquences psychiques qui pourront en résulter. Divers désirs de paternité ou de maternité sont ainsi revendiqués sans que l’on sache quels en seront les effets chez les enfants. Comme on a pu justement le regretter, on ne prend en compte « ni le risque psychique, d’emblée écarté ou supposé résolu par l’“adaptation”, ce qui est cynique, ni le risque anthropologique. Pouvons-nous tout supporter ? Et à quel prix ? » [13] . En l’absence de démonstration, c’est-à-dire de victimes à montrer, ces risques sont ignorés. N’étant ni mesurables ni évaluables expérimentalement, ils sont écartés d’un revers de main. Il en est de même du prix à payer pour le progrès technique et, en particulier, la causalité entre la technicisation à outrance et les montées de désarroi et de violence n’est pas perçue.

La science procédant par expérimentation, on attend par mimétisme, du droit et de l’éthique, qu’il en soit de même. Les premières lois de bioéthique de 1994 étaient ainsi, techniquement, ce que l’on appelle des lois expérimentales, c’est-à-dire qu’il était prévu, par exemple dans la loi no 94-654 du 29 juillet 1994 relative au don et à l’utilisation des éléments et produits du corps humain, à l’assistance médicale à la procréation et au diagnostic prénatal, que la présente loi ferait l’objet « après évaluation de son application par l’Office parlementaire d’évaluation des choix scientifiques et technologiques, d’un nouvel examen par le Parlement dans un délai maximum de cinq ans après son entrée en vigueur » (art. 21). On se souvient que la loi de 1975 sur l’avortement était l’une des premières lois expérimentales, c’est-à-dire dont la pérennisation est soumise à l’évaluation après un certain délai. Mais comment évaluer les résultats de telles lois ? Pour recevoir une bonne évaluation, la loi sur l’IVG devait-elle conduire à de très nombreux avortements, signe manifeste de l’utilité de la loi, ou au contraire à un nombre restreint, signe que la loi ne changerait pas radicalement la société ? La loi sur le don d’éléments et produits du corps humain allait-elle être pérennisée si les dons étaient nombreux ou si au contraire ils étaient rares ? En réalité, le législateur, qui n’ose pas trancher et assumer ses choix, cherche à les légitimer par les pratiques sociales, ce qui est une autre forme de scientisme, la règle étant dictée cette fois non pas par la biologie mais par les sciences sociales.

L’éthique devient alors une façon d’accompagner le progrès technique et de le légitimer. La naissance de la bioéthique pourrait d’ailleurs être datée à 1947, lorsque fut édicté le Code de Nuremberg, qui pour la première fois exprimait solennellement les principes essentiels de la recherche mettant en jeu des sujets humains. La confiance dans le progrès avait été ébranlée par les expérimentations nazies qui avaient montré que des atrocités pouvaient être faites au nom de la science [14] , et l’élaboration d’une éthique était une des façons de pouvoir malgré tout continuer.

De nouvelles atteintes sont chaque fois acceptées en considération d’un hypothétique progrès attendu dont on ne voit pas les raisons de se priver, mais, mises bout à bout, ces atteintes conduisent à une instrumentalisation de la personne humaine qui changera nécessairement la perception que l’humanité a d’elle-même. Comme l’a justement souligné un auteur, l’impératif kantien enjoignant de toujours considérer l’homme comme une fin, et non pas seulement comme un moyen, n’est pourtant pas « un rabâchage stérile d’élève de terminale », mais « un principe consubstantiel à notre conception de la liberté. Car, si autrui devient un moyen, je supprime ma propre liberté en la supprimant en lui » [15] .





3 - La destruction des liens

La relation humaine ne résiste pas toujours à l’envahissement de la technique.

Ainsi, au-delà de la fin inattaquable et des intentions parfaitement louables, les nouvelles techniques de procréation médicalement assistée, par les moyens qu’elles impliquent et mettent en œuvre, ne sont pas sans danger pour le couple qui ne sort parfois pas indemne de la médicalisation à outrance de la procréation. Les traitements sont lourds et contraignants et conduisent à une intrusion dans l’intimité de la vie privée. Leur bénéfice est d’abord subordonné à un questionnaire détaillé et à une inquisition poussée dans les mobiles et la vie privée du couple. Quant à la technique même, elle conduit inévitablement à une dépoétisation de la relation que les mots de la loi trahissent. Ainsi, dans le Nouveau Code civil du Québec entré en vigueur en 1994, le « tiers donneur » d’une insémination artificielle – dont on ne veut pas qu’il soit le père – est celui qui fait « apport de force génétique » (art. 538-2), et faire l’amour devient « un apport de forces génétiques par relation sexuelle » (ibid.). Il est frappant d’ailleurs de voir en ce domaine certains scientifiques défenseurs de la procréation médicalement assistée poursuivre, de manière pour le moins ambiguë, le rêve d’une reproduction coupée de la sexualité, et rejoindre ainsi la tradition de l’Église catholique dans une « idolâtrie de la virginité identifiée à la pureté » (« Biotechnologies et droit, Impasses et apories épistémologiques de solutions normatives actuelles » (1re partie), in Le Supplément, Revue d’éthique et théologie morale, Le Cerf, 1991, p. 127). L’existence même d’un tiers donneur introduit dans le couple une inégalité qui peut se révéler d’autant plus problématique qu’à l’ancien paradigme de l’enfant légitime désormais effacé de la loi, on a substitué celui du « véritable » enfant, c’est-à-dire de l’enfant biologique.

La loi interdit aussi certaines relations humaines, par exemple entre donneur et receveur. Karl Polanyi avait expliqué, dans La grande transformation (Gallimard, 1983), que l’économie de marché reposait sur des fictions potentiellement dangereuses : celles de considérer le travail, la terre et la monnaie comme des marchandises. Pour le premier notamment, il expliquait qu’en réalité, « le travail n’est rien d’autre que ces êtres humains eux-mêmes dont chaque société est faite ». Les techniques biomédicales accentuent la fiction, car les produits et éléments du corps humain sont davantage encore « ces êtres humains eux-mêmes dont chaque société est faite ». Il faut en outre, pour entretenir le marché du corps, casser et diviser plus radicalement encore l’union de la personne et de son corps. Plus radicalement car le profit tiré du travail se tarit lorsqu’on ne prend pas soin de la personne du travailleur (cela a d’ailleurs été, historiquement, l’une des raisons, cyniques, du soin pris de la main-d’œuvre), tandis que celui que l’on peut tirer des produits et éléments du corps exige au contraire que l’on se débarrasse d’abord radicalement de la personne. L’anonymat est l’une des techniques qui permet ainsi de diviser la personne et son corps. Mais « la violence de la dissociation, même voilée ou sublimée par l’idéalisation du don ou de la solidarité, peut engendrer des violences en retour entre donneurs et receveurs qu’il faut conjurer en désinvestissant la partie donnée du corps, de la personne d’où elle provient » ; or « comme il est, en réalité, très difficile au psychisme humain de faire sienne une telle rupture de l’être et que cette difficulté serait évidemment de nature à empêcher la circulation des parties décomposées des corps humains, la loi, de l’extérieur, impose un anonymat qui permet de déjouer l’unité fusionnelle de la personne en son corps et ainsi d’obtenir la chose en rompant les liens avec les personnes » (« L’anonymat du donneur : étude critique du droit positif français », in Le droit, la médecine et l’être humain, propos hétérodoxes sur quelques enjeux vitaux du XXIe siècle, PUAM, 1996, p. 84, reproduit). Quant à l’enfant né d’une procréation assistée avec donneur, l’anonymat a purement et simplement pour effet de lui interdire d’avoir accès à ses origines, et il lui faudra se débrouiller en l’absence d’un père biologique dont il ne sait rien, et qui a voulu donner son sperme sans en savoir ni en assumer les conséquences.

C’est aussi la famille entière qui sort parfois ébranlée par les révélations sur les « anomalies » génétiques de l’un ou l’autre de ses membres, et qui induit une suspicion généralisée en son sein.

De nombreuses autres techniques pourraient être soumises à une telle évaluation des moyens, sans s’arrêter aux finalités ni aux bonnes intentions qui ne peuvent suffire à donner le feu vert. La fin ne peut justifier tous les moyens car ceux-ci ne sont pas sans conséquences sur les êtres humains. On ne peut faire abstraction des moyens d’obtenir les organes ou ovocytes nécessités par certaines techniques et qui peuvent conduire à des dangers physiques et/ou psychiques pour les personnes. Que de progrès bien sûr dans la réanimation des nouveau-nés, dans les greffes, dans la médecine prédictive, ou encore dans les procréations médicalement assistées. Mais quel est ce monde que nous nous construisons où les parents doivent prendre la décision de ne pas réanimer leurs enfants ou donner l’autorisation de les dépecer, où les personnes doivent vivre en sachant la date de leur mort, et où on fait des enfants sans faire l’amour ?

Le droit devait alors intervenir, pour encadrer le progrès scientifique dans le but d’humaniser ces nouvelles techniques, en jouant un rôle d’interposition entre elles et la personne [16] . Mais le droit fut disqualifié et révoqué, pour faire place à l’éthique, parée de toutes les vertus. C’est ainsi la science qui se trouvait érigée en métaphysique.







II - Une réponse inadaptée : la science érigée en métaphysique

La bioéthique est censée apporter des réponses aux questions difficiles qui affluent autour de l’utilisation de la personne humaine, de son corps et de ses organes ou produits. Ce remède miracle dissimule mal, sous une prétendue recherche objective de consensus, la nouvelle idéologie des Temps modernes.



1 - Le progrès technique et scientifique au fondement du droit

Catherine Labrusse-Riou a montré les antinomies originelles du mot même de « bioéthique ». Si la bioéthique est l’éthique de la recherche et de la pratique biomédicale, c’est-à-dire les règles que doivent suivre les médecins et les chercheurs, le terme classique de « déontologie » aurait suffi. Le terme de bioéthique trahit alors que, d’une certaine façon, on admet que la biologie commande l’éthique : il y a là une complaisance à l’égard des sciences ou tout au moins une confusion des genres, car la biologie est une science des faits, qui dit l’indicatif, c’est-à-dire l’être biologique des personnes et non pas leur devoir-être.

La science cesse d’ailleurs d’être neutre idéologiquement dès lors qu’elle quitte le domaine des faits, de l’observable, du « comment » des enchaînements causaux, et prétend expliquer un « pourquoi » ou fonder un devoir-être. « Dès l’instant qu’il prétend expliquer au nom de la Science le sens de la vie humaine, le scientifique se situe aux antipodes de la démarche scientifique et sombre dans le scientisme. » [17]  La science, et notamment la biologie, n’ont rien à nous dire sur le sens de la vie, ni sur le bien ou le mal. Ce n’est en particulier certainement pas dans la génétique que doit être trouvée l’unité du genre humain et encore moins la dignité de la personne humaine [18] . Comment ne pas voir que, lorsqu’on se réjouit que la génétique ait fondé l’interdiction du racisme en montrant que, du point de vue des gènes, il n’y a pas de race humaine, l’assertion pourrait se retourner si un jour – ce qui est possible [19]  – on démontrait le contraire ? N’a-t-on pas appris dès les premiers cours de biologie que les hommes et les femmes diffèrent par un chromosome, et est-ce là une raison de renoncer au principe d’égalité entre les hommes et les femmes ? Les gènes et la biologie n’ont pas à dicter l’éthique et, en ce sens, le terme même de bioéthique est effectivement ambigu. Le mot ayant été validé par le législateur et surtout entériné par le vocabulaire courant, il ne s’agit pas de le faire disparaître du langage, mais au moins de conserver la conscience des présupposés qu’il véhicule.

Le droit et l’éthique sont, contrairement à la science, de l’ordre du devoir-être. La dictature est cependant aujourd’hui celle du fait : de ce que cela se fait, on veut déduire que cela peut se faire et même que cela doit se faire. La réalité fait foi, et l’objectif est alors de la forcer pour soumettre ensuite la loi au fait accompli. Pierre Legendre a bien montré comment, pour le savant, l’enjeu du « verum-factum » s’est avéré capital, en posant « une sorte d’équivalence exprimée par l’axiome “le vrai et le fait sont convertibles l’un dans l’autre” (“verum et factum convertuntur”) » [20] . Celui qui a la réalité de son côté a un avantage probatoire de taille, car c’est alors à celui qui prétendrait interdire ou limiter d’en dire et d’en démontrer les raisons. Or cette preuve est le plus souvent une probatio diabolica, c’est-à-dire une preuve impossible, dès lors que l’on est dans le registre de la dogmatique au sens précisément des travaux de Pierre Legendre, c’est-à-dire de ce qui se montre mais ne se démontre pas. La réalisation technique opère ainsi un redoutable renversement de la charge de la preuve, puisqu’elle conduit à une présomption de licéité et même de légitimité qui, de fait, se révèle irréfragable. Selon un mécanisme classique, celui qui a la charge de la preuve perd, dès lors que celle-ci ne peut être apportée. Dans ces conditions, plus aucune limite ne peut être posée à l’emprise et à l’empire de la technique. Comment démontrer en effet que l’utérus artificiel et la destruction du lien charnel entre la mère et son enfant risquent d’entraîner une déshumanisation et peut-être une certaine violence ? Que le fait de porter des enfants comme le fait d’avoir été porté par une mère (et aussi de savoir qu’on a été porté par une mère dont on a été accouché) induit un certain regard sur le monde et sur les autres êtres humains ? Comment démontrer encore les enjeux symboliques de la division des sexes ou de l’ordre des générations ? En réalité, on ne peut calquer le devoir-être sur l’être et, comme le notait Henri Poincaré plusieurs fois cité par Catherine Labrusse-Riou, « Mille indicatifs ne font pas un impératif ». De ce qu’il y a des crimes, des vols ou des incestes, a-t-on d’ailleurs jamais voulu en déduire que toutes ces pratiques devaient être légalisées ? Il faut alors retourner la question. Si la science est neutre et que l’essentiel est la liberté de choix, pourquoi ne pas accéder à tous les désirs rendus possibles par la technique ? Pourquoi refuser aux parents de choisir la couleur des yeux ou le sexe de leurs enfants ? Pourquoi refuser l’insémination artificielle à toutes les femmes qui voudraient enfanter sans avoir à connaître d’homme ? Et pourquoi aussi n’organiserait-on pas des banques d’organes où il...










OEBPS/IMAGES/cnl.png
Avec le soutien du

Centre national

www.centrenationaldulivre.fr








OEBPS/IMAGES/cover.jpg
Catherine Labrusse-Riou

Ecrits

de bioéthique

puf







OEBPS/IMAGES/logo_editeur.png
puf





