
	
        [image: Couverture de l'epub]
    

    

        

        
        Valéry Laurand
    


    La politique stoïcienne


    

    
        
            2005
            [image: Logo de l'éditeur PUF]
        

    


    
        Copyright

        
            
    ©  Presses Universitaires de France,
        Paris, 
        2015

    ISBN numérique : 9782130636120

    ISBN papier : 9782130541509

    Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement réservée à l’usage privé du client. Toute reproduction ou diffusion au profit de tiers, à titre gratuit ou onéreux, de tout ou partie de cette œuvre est strictement interdite et constitue une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et suivants du Code de la propriété intellectuelle. L’éditeur se réserve le droit de poursuivre toute atteinte à ses droits de propriété intellectuelle devant les juridictions civiles ou pénales.


        

        
            
                    
                        
                            [image: Logo CNL]
                        
                    
                    
                        
                            
                                [image: Logo Presses Universitaires de France]
                            
                        
                    
                    

            

            

        
    


    Présentation

    Le stoïcisme est souvent perçu comme proposant, sur les ruines de la cité classique et sur fond de crise politique, une morale du retrait en soi-même et de l'individualisme. Il stigmatise les cités comme pourvoyeuses de vices, tandis que la Cité universelle des sages semble donnée comme idéal. Cet ouvrage propose une nouvelle approche qui nuance ce constat.



    
        

        
            
            
            
            
            
            
            
                
                    
                
                
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
        
            
            
            
        
            
            
            
        
            
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            


        
            
    Table des matières


    
        	
                        Introduction
                        
                    
                
	
                        Oikeiôsis : définition, problèmes et enjeux
                        
                    
                    
                        	
                        Oikeiôsis : des premières impulsions à la raison, la continuité sans hiatus d’un processus naturel
                        
                    
                
	
                        De l’amour de soi à l’amour de l’autre : comment penser l’extension du lien ?
                        
                    
                
	
                        La justice : unité et dualité
                        
                    
                
	
                        Naturalité de la justice
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Cité, cité des sages et cosmopolitisme
                        
                    
                    
                        	
                        La république de Zénon décrit-elle une cité idéale ou le monde comme communauté des sages ?
                        
                    
                
	
                        Le cosmopolitisme stoïcien : vraie cité et « petite cité »
                        
                    
                
	
                        Genèse des petites cités
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Théorie de l’action politique
                        
                    
                    
                        	
                        Le problème de la participation politique
                        
                    
                
	
                        La participation politique en actes
                        
                    
                
	
                        La question du meilleur régime
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Conclusion
                        
                    
                
	
                        Bibliographie sélective
                        
                    
                
	
                        Abréviations
                        
                    
                

    


Introduction


Une anecdote raconte que, alors qu’on demandait à Chrysippe pourquoi il ne participait pas à la vie politique d’Athènes, contrairement au dogme (« le sage participera à la vie politique si rien ne l’en empêche »), il répondit :

Pour la raison suivante : si l’on administre (politeuetai) des choses de mauvaise qualité, on sera désagréable aux dieux ; si l’on administre les choses de bonne qualité, on sera désagréable aux citoyens [1] .


Le dilemme est emblématique autant des hésitations, des tensions, que l’on peut mettre au jour dans la philosophie politique stoïcienne, que du destin de cette partie de la philosophie. Celle-ci, en effet, fut trop souvent purement et simplement confondue par la critique moderne avec l’éthique, tandis que la force de la réflexion politique et son originalité étaient par le fait même dissoutes dans le préjugé de l’apolitisme d’une philosophie individualiste dans un monde hellénistique en pleine « crise de la cité ». Les termes du problème sont simples : on peut penser que toute cité se trouve invalidée dans ses fondements mêmes devant l’excellence de la nature et du sage, parce qu’elle regroupe une écrasante majorité d’insensés. Il n’y aurait donc pas de place pour une pratique politique qui administrerait un bien commun qui n’a aucune réalité (entre insensés, rien n’est commun) : ce serait là être impie, délaisser l’exigence de la loi naturelle, qui ne demande rien de plus (et rien de moins !) que la vertu, pour s’occuper de ce qui, de toute façon, est de trop mauvaise qualité (ponera). Seul le sage est donc digne d’être administré, mais on va là forcément contre les voeux des insensés. La politique est réduite à une morale parfaite, qui consiste à collaborer au destin, et à être citoyen du monde. La participation, la vraie, ne peut être que participation à la Cité des sages et des dieux.

Or, si cela est vrai, s’arrêter là serait incomplet. D’abord parce qu’ailleurs Chrysippe dit que le sage participera à la vie politique « si rien ne l’en empêche », et que, pour ce faire, il emploiera même le langage des rhéteurs [2] . Voilà dessinée la place pour une pensée de la politique non plus seulement comme participation (morale, mais qui emprunte bien de ses attendus au vocabulaire de la politique) à la vertu, mais comme gestion du bien commun dans une cité d’insensés. Ensuite, parce qu’il s’agit en somme de dépasser le dilemme précédent, en faisant le choix d’administrer les choses de bonne qualité (les chrêsta) dans une cité d’insensés : c’est-à-dire participer à une cité en progrès. C’est là plaire aux dieux, quitte à ne pas plaire en tout aux citoyens : après tout, le pouvoir n’est pas démagogie, et le sage est connu pour son austérité.

C’est à partir d’une étude de la notion d’oikeiôsis que l’on peut dessiner les cadres de la pensée politique des Stoïciens : elle s’enracine dans la référence à la nature. L’impulsion à vivre en société dans la justice dérive de l’oikeiôsis, dont elle est la face sociale : l’oikeiôsis est l’appropriation de soi-même à sa propre nature, et donc à la raison. Ainsi la sociabilité est-elle inscrite dans le programme du développement de tout homme, et la nature demande l’institutionnalisation des liens sociaux en cités. Le sage ne saurait se soustraire dès lors à un double principe : participer à la seule vraie cité, le monde, en tant que, soumis au dieu, il incarne parfaitement, en toutes circonstances, les exigences de la loi naturelle ; et participer à sa cité, organisation humaine sur le sol de la grande cité, mais qui n’en partage presque jamais la législation.

Il faut alors justifier l’existence de ces pseudo-cités, qui empruntent leur nom à la Cité universelle : ce ne peut être cependant seulement un abus de langage. Les cités particulières se conforment à la Grande Cité en ce qu’elles cherchent à réunir les conditions du bonheur dans la justice et en ce qu’elles sont créations de la nature à cette fin. L’organisation politique que l’on donne à ces regroupements tend donc à concilier les impératifs des circonstances (lieux, temps, mais aussi populations insensées) et les impératifs de la nature (l’oikeiôsis et la justice). Le sage s’ordonne parfaitement aux deux et, pour cela, a la responsabilité d’y ordonner un peuple par nature rétif à la raison, peuple dont il doit par ailleurs assurer l’éducation pour qu’il s’ouvre à la vertu. Il faut donc découvrir la bonne articulation entre la loi naturelle, celle de la raison divine à l’œuvre dans le monde, et la loi positive, celle de la cité, qui doit composer avec les limites des insensés, et les spécificités d’un peuple [3] .



Notes du chapitre
[1] ↑ Stobée, SVF III, 694.

[2] ↑ Plutarque, Stoic. repugn., 1045 D = SVF III, 698.

[3] ↑ Je voudrais remercier Pierre-François Moreau d’avoir permis la publication de cet ouvrage. Mes remerciements vont aussi, pour leur aide précieuse, tant dans les discussions au long cours que sur des points précis de traduction et de commentaire, à Bernard Besnier, Jean Terrel et à Carlos Lévy – je demeure cependant seul responsable de mes choix. Non moins précieuses m’ont été l’amitié et les relectures aussi minutieuses qu’heureusement critiques de Bernard Graciannette. Armelle ne doit pas être oubliée tant me sont indispensables et son coup d’œil et son avis.



Oikeiôsis : définition, problèmes et enjeux




Oikeiôsis : des premières impulsions à la raison, la continuité sans hiatus d’un processus naturel

Il n’est pas indifférent que les Stoïciens aient placé ce qui apparaît comme la source de l’éthique et de la politique dans l’une des impulsions les plus humbles de l’homme, qu’il partage avec tous les êtres vivants et qui cependant le mène normalement à la perfection de sa nature : l’appropriation – en grec, oikeiôsis –, définie par les Stoïciens comme « l’impulsion première de l’animal [qui] a pour objet de se conserver lui-même » :

La première chose appropriée à tout animal, c’est sa propre constitution et la conscience qu’il en a. Car il ne serait pas vraisemblable que la nature ait rendu l’animal étranger à lui-même, ou que, l’ayant créé, elle ne l’ait rendu ni étranger ni approprié à lui-même. Il reste donc à soutenir qu’en constituant l’animal elle l’a approprié à lui-même. C’est pourquoi l’animal repousse ce qui lui est nuisible et accepte ce qui lui est approprié [1] .


L’enjeu de cette notion est tellement important que c’est avec raison que S. G. Pembroke, dans un article classique [2] , a pu dire, détournant une formule sur Chrysippe, que, sans elle, il n’y aurait pas eu de Portique. C’est en effet à partir de ce simple amour de soi, voulu et orchestré par la nature et qui se déploie dans l’intime conscience que tout être vivant a de lui-même, que se développent chez l’homme des conséquences qui en font à la fois un être destiné à se dépasser, tout en devenant lui-même, dans une divine condition, et à multiplier des liens avec les autres hommes, liens d’autant plus étroits qu’ils ont pour ciment la rationalité de la nature. Ces deux aspects sont à la fois intimement mêlés et suffisamment séparés dans l’exposition que les Stoïciens en font pour que l’on puisse véritablement parler d’une oikeiôsis à double ressort. Ainsi Cicéron, lorsqu’il fait parler Caton, dans le livre III du De finibus, structure-t-il tout son propos autour de la notion d’oikeiôsis, en soulignant ce constat : d’une source unique, l’impulsion à se conserver (et à devenir soi-même, pourrait-on ajouter), découlent à la fois la moralité de l’homme (III, 17 et s.) et sa vocation politique (développée à partir de III, 62). Les deux conséquences sont nettement différenciées par Cicéron et suffisamment distinctes pour être décrites par les Stoïciens selon deux types de modèles théoriques différents, tout en maintenant, dans le même temps, l’unicité du fait : éthique et politique proviennent d’une seule et même impulsion et pour cela sont intimement liées, mais elles ne sont pas identiques (l’une étant certes comme une espèce de l’autre) – et, pour cela, leurs traitements théoriques se trouvent distingués. Le stoïcisme propose donc une théorie politique appuyée sur cette morale : elle en est comme un élément naturel (et essentiel), mais qui a ses objets spécifiques. C’est tout l’enjeu de notre présent propos de montrer cette spécificité et la fécondité de la notion centrale d’oikeiôsis pour la penser.

À partir de l’appropriation, on peut en effet distinguer trois types de relation qui sont au cœur de notre réflexion : la relation à soi-même, la relation aux choses extérieures et la relation à autrui. À partir des deux dernières s’élaborent le problème de la propriété et celui de la justice. Or toute la difficulté des analyses stoïciennes vient du fait que ces deux relations se rapportent toujours à la première. D’où une première question au demeurant assez simple : comment, des conditions de la relation à soi-même voulues par la nature, peut-on dériver la relation aux choses extérieures et aux autres ? Comment passe-t-on sans hiatus du même à l’autre, alors même que la continuité de ce passage en garantit la naturalité et la rationalité ? On peut alors poser cette autre question, liée, et qui fait intervenir au sein de la triade – moi-même, les choses extérieures, les autres – un nouveau terme, dont la position doit être éclaircie : la nature. M. R. Wright [3] , en étudiant la notion d’oikeiôsis, a montré à quel point la place de celle-ci est complexe : elle est, pour Chrysippe, nature universelle, agent extérieur, responsable de l’appropriation, impulsion à la conservation qu’elle rend active en chaque être – c’est alors la nature qui attache chacun à soi-même ; ou bien elle passe comme à un plan second, comme une sorte de principe interne dérivé de la conscience de soi – c’est, avec Cicéron, à partir de la conscience de soi qu’on passe à l’amour de soi [4] , l’expression « par nature » ne faisant qu’entériner une sorte de développement affectif du soi. L’un des enjeux de l’oikeiôsis est précisément de comprendre l’identité entre la nature en tant qu’agent du développement de tous les êtres, nature universelle, et nature de chaque être. En somme, ce qu’on pourrait penser agent extérieur n’est rien d’autre, profondément, que ce qui fait la nature de chaque être vivant (de la plante à l’animal rationnel, homme ou dieu) : chacun est une partie d’un monde unifié par une seule âme (pneuma), qui se distribue dans chacun pour l’organiser. Du point de vue cosmologique, qu’on ne peut oublier dans l’analyse de l’éthique, cela veut dire que le monde est maintenu cohérent et se développe par un seul et même souffle (l’âme du monde) qui se pluralise dans tous les êtres, à des degrés divers, et façonne de manière immanente le tout en façonnant ses parties. Or ce modelage du monde connaît une règle, ce que les Stoïciens appellent le logos, spermatikos en tant qu’il est comparable à la loi de développement d’un germe, ce logos qui est la raison du dieu présidant à la mise en ordre du monde [5] , ou providence divine, ou loi de dieu (l’équivalence logos divin / nomos – loi – est classique), selon laquelle [6]  se développent tous les êtres. Ainsi toute la nature, dans toutes ses parties, est-elle profondément une, sous la loi du dieu, qui n’est autre que l’oikeiôsis. Pour les êtres rationnels cependant, cette loi de développement n’est pas subie, mais agie : l’oikeiôsis chez l’homme n’est pas seulement le développement d’une nature, selon la loi de l’autoconservation de l’unité organique, elle est aussi participation à la raison divine. En ce sens, si l’on veut, l’oikeiôsis n’est plus seulement une loi de développement physique, mais elle devient aussi, dans un retour réflexif, une norme à laquelle l’homme est appelé à participer. De manière suggestive, l’oikeiôsis humaine est, du reste, parfois comparée au développement d’un germe de vertu [7]  : au mouvement naturel voulu par la nature s’ajoute cependant la nécessité pour l’homme de respecter ce mouvement ; c’est la grandeur de l’homme, mais aussi sa misère, que de pouvoir s’en écarter.

Lorsqu’il naît, le petit d’homme est un animal : ce n’est que peu à peu, de ses 7 ans à ses 14 ans, que se développe sa raison. Il est dès le début adapté à lui-même, à sa constitution (le corps et ses nécessités vitales) de bébé puis d’enfant, cela comme tous les animaux, lesquels savent si bien user d’eux-mêmes par nature qu’ils prennent instinctivement ce qui leur est utile tandis qu’ils rejettent ce qui est nuisible. Aucun, dit Sénèque [8] , ne débute en novice dans l’usage qu’il fait de lui-même, mais sait instinctivement se servir de lui-même. L’impulsion de l’oikeiôsis se donne ainsi originairement comme un double mouvement vers soi-même, dirigé vers l’autoconservation et l’amour de soi, et vers le monde extérieur, en tant que le soi que l’on conserve est toujours un soi, comme le dit V. Goldschmidt [9] , « en situation » dans un monde qui lui procure les moyens de subsister. Ce double mouvement, indissociablement centrifuge et centripète, s’observe bien dans le compte rendu qu’en fait Cicéron :

Telle est l’opinion de ceux dont j’approuve la doctrine [c’est le Stoïcien Caton qui parle] : dès que l’animal est né (car c’est de là qu’il faut commencer l’exposé), il est approprié à lui-même et recommandé à se conserver et à aimer sa constitution et les choses qui sont propres à conserver sa constitution ; au contraire, il est étranger à la mort et à toutes choses qui semblent porter la mort. Qu’il en soit ainsi, ils le prouvent par le fait que, avant que le plaisir ou la douleur ne les touchent, les petits recherchent les choses utiles à leur conservation et repoussent leurs contraires, ce qui ne serait pas s’ils n’avaient pas le sentiment d’eux-mêmes, et par là, s’ils ne s’aimaient pas eux-mêmes, eux, et ce qui leur appartient. De cela on doit conclure que le principe est tiré de l’amour de soi [10] .


Parce qu’il opère ainsi ces sélections et ces rejets, tout être vivant différencie les choses selon leur valeur, axia. Celle-ci se détermine selon deux critères : 1 / l’utilité de la chose pour l’être considéré (ce critère est donc lui-même doublement flottant : il dépend de la nature de l’agent et de la nature de l’objet) ; 2 / les circonstances, mot dans lequel il faut entendre tout ce qui ne dépend pas du sujet mais en détermine toujours l’action [11] , et la notion de kairos, l’opportunité. La salade, par exemple, aura une très grande valeur pour un escargot qui a faim, aucune pour le chat chassant la souris. Mais il peut arriver que le chat prenne de la salade, pour se purger, démontrant par là que la même salade peut soudain revêtir un intérêt pour un petit carnivore. Sélections et rejets sont donc fondés en nature, mais il faut bien comprendre qu’aucun objet ne vaut pour lui-même, sa valeur étant toujours relative d’abord à l’être qui en fait usage, ensuite aux circonstances qui règlent cet usage. Double relativité qui interdit d’ériger toute valeur en absolu, tandis que son ancrage naturel (ce n’est pas autrement que par nature que le chat préférera la souris ou la salade) en consacre l’objectivité (le chat se tournera vers ces objets parce qu’ils lui sont effectivement utiles) : tout n’est pas dans la nature équivalent, et chaque être est pour ainsi dire le centre d’une régionalisation du monde en choses sélectionnées, choses rejetées, et choses strictement indifférentes [12] . C’est là, du reste, toute la difficulté de la définition stoïcienne de la valeur, et de l’éthique qui en découle : l’incontestable variabilité de la valeur, son caractère relatif, n’en détruit pas la pertinence ; c’est, au contraire, par cette relativité même que la notion de valeur se trouve de fait justifiée.

Ainsi l’objet des sélections et des rejets se révèle-t-il tout à la fois nécessaire et nécessairement secondaire : seul est réellement visé le maintien de la constitution, l’objet ne fournissant que l’occasion de celui-ci – de fait, ce n’est pas tant la souris qui importe au chat que le fait de se nourrir, la souris n’étant pour le chat qu’une sorte d’étape dans l’immanence du mouvement de lui à lui-même. Le seul véritable but reste bien l’adaptation de soi à soi-même, réglée par la convenance de l’objet à ce but, convenance qui est le seul motif (au sens descriptif autant qu’au sens causal) de l’impulsion.

Peu à peu, vers 7 ans, le petit d’homme commence à former, à partir de toutes les expériences qu’il a accumulées, des notions générales, fondements du développement de la raison, et apprend à reconnaître dans les mouvements de sélection et de rejet une harmonie intrinsèque. Cicéron montre ainsi que c’est à cette harmonie que l’homme est naturellement appelé à s’attacher, décelant en elle la cohérence rationnelle de la nature et comprenant que là est le seul bien :

Ce qui est premier, en effet, c’est cet attachement à lui-même de l’homme à ces choses qui sont conformes à la nature. Mais aussitôt qu’il a saisi la connaissance ou, mieux, la notion (qu’ils appellent l’ennoia), à savoir quand il a constaté la suite ordonnée et même, pour ainsi dire, l’accord, des choses qu’il doit faire, c’est à cet accord qu’il donne bien plus de valeur, plutôt qu’à tous les premiers objets qu’il avait aimés, et ainsi par la conception et par la raison il en a conclu de décider que c’est dans cet accord que réside ce souverain bien de l’homme, ce bien qui pour lui-même doit être célébré et recherché. Et, puisqu’il est placé dans ce que les Stoïciens appellent homologia, que nous appellerons, si l’on veut, conformité, puisque donc en elle est ce bien auquel toute chose doit être rapportée, les actions morales et la moralité elle-même (honeste facta ipsumque honestum), qui seule peut être comptée parmi les biens, et même si elle naît plus tard, elle est cependant ce qui seul, en raison de son essence propre et de sa dignité, doit être recherché (expetendum est) ; tandis qu’aucune des tendances premières de la nature n’est à rechercher pour elle-même [13] .


Des premières impulsions à la découverte de l’harmonie rationnelle de la nature, il n’y a donc aucun hiatus : la formation de la raison ne vient de rien d’autre que de l’usage de la vie [14]  (l’expérience ne se forme pas autrement, et chez l’homme, cette expérience est appelée à devenir raison), tandis que la découverte de l’harmonie de la nature provient elle aussi de cet usage, et n’est autre chose que la prise de conscience du motif rationnel de la vie : vivre, et cela pour tout être, c’est toujours s’ordonner à une logique des impulsions que la raison comprend. En l’homme, en somme, la pulsion de vie est tout autant impulsion vers la raison.

Dès lors, la valeur des objets sélectionnés n’est plus rien devant l’harmonie, seul vrai bien que l’homme est appelé à choisir. Les Stoïciens distinguent entre selectio (en grec, eklogê) et ce que Cicéron appelle expetendum, ce qui est à choisir – en grec, haireteon, de hairesis, « choix ». On choisit le bien, on sélectionne un objet. Or le bien n’est rien d’autre finalement que bien sélectionner, c’est-à-dire faire primer la convenance entre l’objet et soi-même selon les circonstances, en s’attachant à cette convenance et non à l’objet extérieur. C’est pourquoi l’objet est indifférent devant la vertu (tout faire pour conserver cette convenance), tandis que les Stoïciens maintiennent néanmoins des critères de sélection : l’objet peut être préférable s’il est naturellement à sélectionner (sumendum, dirait Cicéron [15] , préféré : praepositum, proêgmenon), non préférable s’il est contre la nature, à rejeter (reiciendum, rejeté : reicium, apoproêgmenon) ; préférable ou non préférable, il est cependant toujours neutre devant le Bien, et dans ses sélections et ses rejets, c’est d’abord le Bien que le sage choisira. Malgré l’abîme découvert entre la relativité de la valeur et l’absolu de la vertu, les Stoïciens maintenaient ainsi leur relation, garante de la naturalité de la vertu, en illustrant cette continuité entre les premières impulsions et une vie selon la raison par la métaphore de la recommandation (commandatio, qui est l’une des traductions latines du mot oikeiôsis) :

Mais de même qu’il arrive souvent que celui qui a été recommandé à quelqu’un mette plus de prix en ce dernier qu’en celui qui l’a recommandé, de même il est fort peu étonnant que nous soyons d’abord recommandés à la sagesse par les premières impulsions de la nature, tandis qu’après...








OEBPS/IMAGES/cnl.png
Avec le soutien du

Centre national

www.centrenationaldulivre.fr








OEBPS/IMAGES/cover.jpg
La politique

stoicienne

Valéry Laurand

PHILOSOPHIES







OEBPS/IMAGES/logo_editeur.png
puf





