
	
        [image: Couverture de l'epub]
    

    

        

        
            Sous la direction de

        
        Béatrice Fink et Gerhardt Stenger
    


    Être matérialiste à l'âge des Lumières


    
        Hommage offert à Roland Desné

    

    
        
            1999
            [image: Logo de l'éditeur PUF]
        

    


    
        Copyright

        
            
    ©  Presses Universitaires de France,
        Paris, 
        2015

    ISBN numérique : 9782130637332

    ISBN papier : 9782130500070

    Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement réservée à l’usage privé du client. Toute reproduction ou diffusion au profit de tiers, à titre gratuit ou onéreux, de tout ou partie de cette œuvre est strictement interdite et constitue une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et suivants du Code de la propriété intellectuelle. L’éditeur se réserve le droit de poursuivre toute atteinte à ses droits de propriété intellectuelle devant les juridictions civiles ou pénales.


        

        
            
                    
                        
                            [image: Logo CNL]
                        
                    
                    
                        
                            
                                [image: Logo Presses Universitaires de France]
                            
                        
                    
                    

            

            

        
    


    Présentation

    Le thème de ce volume d'hommage a été choisi en fonction des travaux et des convictions de l'éminent dix-huitièmiste à qui il est offert. Les collaborateurs de cet hommage sont tous des collègues et amis, des quatre coins du monde, signe du cosmopolitisme de l'époque des Lumières comme de celui de Roland Desné.

Etre matérialiste ? Ce recueil de 21 études consacrées à 14 écrivains et 1 peintre, est autant une interrogation qu'un constat, une tentative de cerner de plus près l'un des fondements de la pensée des Lumières. Diderot est en première ligne ainsi que des auteurs attendus : Helvétius, La Mettrie, Sade, d'aures moins connus, Casanova, d'autres peu étudiés, Boureau-Deslandes ou le Hongrois Gyorgy Bessenyei.

On peut s'attendre à ce que l'écrit "matérialiste"' engendre dans son sillage ou en contrepoint les grandes questions métaphysiques et épistémologiques. On les retrouve un peu partout dans ce volume. Mais le rayonnement de la notion centrale ne manque pas de soulever en même temps des questions d'esthétique et de morale, sans oublier la traditionnelle interrogation sur la nature du bonheur "matérialiste".




    

    

    Table des matières


    
        	
                        Être dix-huitiémiste aujourd’hui
                        
                            (Béatrice Fink)
                        
                    
                
	
                        Bibliographie   de Roland Desné
                        
                            (Béatrice Fink, Gerhardt Stenger et Christopher Coski)
                        
                    
                
	
                        Le triomphe de la matière
                        
                            (Jean Ehrard)
                        
                    
                
	
                        Exégèse et apologétique : la science biblique de l’abbé Bergier (1718-1790)
                        
                            (Jean-Robert Armogathe)
                        
                    
                
	
                        Diderot et Wright of Derby : de la matière pensante au « genre moral » en peinture
                        
                            (Michel Baridon)
                        
                    
                
	
                        Matérialisme et esthétique : remarques sur l’enthousiasme selon Diderot
                        
                            (Annie Becq)
                        
                    
                
	
                        Jean Meslier et l’argument ontologique
                        
                            (Miguel Benítez)
                        
                    
                
	
                        Y a-t-il une morale matérialiste ?
                        
                            (Yves Bénot)
                        
                    
                
	
                        Le roman de la matière dans Pigmalion ou la Statue animée (1741) d’A.-F. Boureau-Deslandes
                        
                            (Anne Deneys-Tunney)
                        
                    
                
	
                        Jupiter est tout ce que tu vois : Note sur la fortune d’un vers « matérialiste » à l’âge classique
                        
                            (Jean Deprun)
                        
                    
                
	
                        L’interprétation matérialiste de l’identification à l’autre chez Diderot
                        
                            (Gianluigi Goggi)
                        
                    
                
	
                        Le chef-d’œuvre impossible : genèse, publication et réception du Bonheur d’Helvétius
                        
                            (Marie-Thérèse Inguenaud et David Smith)
                        
                    
                
	
                        Les leçons de morale expérimentale de Sade : Justine et l’exemplarité
                        
                            (Jean-Marc Kehrès)
                        
                    
                
	
                        Casanova : être ou ne pas être matérialiste ?
                        
                            (Gérard Lahouati)
                        
                    
                
	
                        Le matérialisme du sage, selon Rousseau
                        
                            (Jean-Louis Lecercle)
                        
                    
                
	
                        L’hylozoïsme de Diderot
                        
                            (Ileana Mihaila)
                        
                    
                
	
                        Genèse d’une idée diderotienne : la sensibilité comme propriété générale de la matière  
                        
                            (Hisayasu Nakagawa)
                        
                    
                    
                        	
                        Sigle et abréviations
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Le matérialisme d’André Chénier
                        
                            (Alain Niderst)
                        
                    
                
	
                        Buffon matérialiste ? Les critiques de Berthier, Feller et les Nouvelles ecclésiastiques
                        
                            (John Pappas)
                        
                    
                
	
                        L’ordre de la nature dans les œuvres philosophiques de György Bessenyei
                        
                            (Olga Penke)
                        
                    
                
	
                        Condillac et le soupçon de matérialisme  
                        
                            (Ulrich Ricken)
                        
                    
                
	
                        Le matérialisme de Voltaire
                        
                            (Gerhardt Stenger)
                        
                    
                
	
                        Matérialisme, histoire et commerce : Diderot entre le réel et l’idéal dans l’Histoire des deux Indes
                        
                            (Anthony Strugnell)
                        
                    
                
	
                        Le bonheur matérialiste selon La Mettrie
                        
                            (Ann Thomson)
                        
                    
                

    


 
 
 
 Introduction

 Être dix-huitiémiste aujourd’hui

 

 
 
 
 Béatrice 
 Fink
 
 
 Université du Maryland

 


 

 

 

 
 
 
 « J’étais fils de cheminot et, à ce titre, mes parents rêvaient de me faire entrer à la SNCF comme dessinateur industriel. C’est moi qui ai voulu faire des études pour devenir enseignant. J’ai suivi la voie royale : École normale d’instituteurs, puis l’École normale supérieure de Saint-Cloud. En avançant dans le monde des études, je m’éloignais intellectuellement de mes parents. Je dois à un professeur de philosophie à l’École normale d’Auteuil, Guy Besse, de m’avoir ouvert les yeux sur le marxisme et permis de maintenir le lien entre le milieu ouvrier de mes origines et le monde de la culture que je découvrais. Je suis resté fidèle à mon père. » Ce passage (tiré d’une lettre qui m’a été adressée) évoque un roman d’apprentissage du XVIII
 e siècle, à cette différence près que le héros, au lieu de voiler ses origines, les associe intellectuellement et culturellement au monde qui s’ouvre devant lui. Et ce monde ne cessera de s’étendre, jusqu’à tourner en véritable cosmos des Lumières. Aucun continent, si ce n’est l’Australie, où cet homme n’ait laissé son empreinte et dont il n’ait à son tour subi l’impact.

 
 
 Le cheminement a son point de départ à Issy-les-Moulineaux, près de Paris. C’est le 24 avril 1931 que naît Roland Desné, qui passe son enfance à Asnières et commence ses études secondaires au collège moderne et technique de Suresnes. Durant les années de guerre, le militantisme cégétiste et communiste du père vaut à la famille une visite de la Gestapo. Le grand tournant s’amorcera durant les années 1947-1950 à l’École normale d’instituteurs d’Auteuil, avec à sa suite les étapes menant au professorat : élève à l’École normale supérieure de Saint-Cloud (1951-1960), CAPES de lettres modernes (1959), agrégation de lettres modernes (1960), puis, en 1977, doctorat d’État avec soutenance sur travaux à l’Université de Paris III. Une thèse inachevée avait comme titre Diderot et les matérialistes français du XVIII
 e siècle. Pourquoi Diderot ? L’inspiration était due à un professeur de la classe de 4e, Pierre Dague, « professeur extraordinaire que j’admirais, qui nous a dit que pour lui le plus grand écrivain, c’était Diderot. Cela m’a marqué. » Diderot étant encore négligé à l’Université durant les années 50, le futur universitaire décide de faire son mémoire d’études supérieures sur Diderot critique d’art. « Idéologiquement je me situais dans la mouvance marxiste, j’admirais la Révolution française, et le XVIII
 e siècle m’apparaissait comme la source des idées de la Révolution, du socialisme, du matérialisme. »

 
 
 Tout d’abord professeur à l’École normale d’instituteurs de Rouen (1960-1961), puis au lycée Paul-Éluard de Saint-Denis (1961-1962), Roland Desné passe ensuite quatre ans au CNRS comme attaché de recherche. Durant les trente et un ans qui suivent il enseigne à divers titres à la Faculté des lettres de l’Université de Reims : assistant (1966-1967), chargé de maîtrise de conférence, fondateur et directeur de la section de littérature comparée (1967-1974), chargé de maîtrise de conférence en littérature française du XVIII
 e siècle (1974-1977), puis professeur de littérature française du XVIII
 e siècle (1977-1997). En 1997, lors de sa retraite, il est nommé professeur émérite des Universités.

 
 
 C’est toutefois à l’étranger que commence son enseignement. En 1954, donc à l’âge de 23 ans, il passe un an en Bulgarie comme professeur de français au lycée des langues étrangères de Lovetch. Cela marquera le début d’une longue série d’activités et de collaborations à l’étranger, avant tout en Europe centrale et orientale. Pendant plus d’un quart de siècle il enseigne dans de nombreuses universités à l’étranger à titre de professeur invité : Université de Budapest (1967), Wesleyan University (États-Unis, 1970), Université du Texas (1972), Université de Mannheim (1978), Université de Dakar (1979), Université de Salzbourg (1980), universités japonaises (invité par la JSPS en 1981), Université de Debrecen, puis de Szeged (1991). En 1994 il est chercheur invité au Forschungsschwerpunkt Europäische Aufklärung de Berlin. À cela s’ajoutent une bonne soixantaine de conférences à l’étranger entre 1969 et 1996 : Allemagne, Bulgarie, Canada, Danemark, Espagne, États-Unis, Grande-Bretagne, Haïti, Hongrie, Italie, Japon, Pologne, Portugal, RDA, RFA, Roumanie, Russie, Suède, Tchécoslovaquie, Tunisie, Ukraine, Yougoslavie.

 
 
 Du côté des colloques dont il est l’organisateur ou le coorganisateur, on remarque le même engagement international. En octobre 1974 il organise à Reims le colloque international Le curé Meslier et la vie intellectuelle, religieuse et sociale à la fin du XVII
 e siècle et au début du XVIII
 e siècle (colloque précédé en 1971-1972 de dix émissions sur France-Culture intitulées « Le curé Meslier et son temps »). Suivent trois colloques internationaux dont il est co-organisateur : Voltaire et l’Allemagne (Mannheim, mai 1978), Histoire de l’enseignement du français en Italie (Parme, 1990) et La réception des écrivains français de l’âge classique à l’étranger aux XVIII
 e et XIX
 e siècles (Avila, octobre 1997). Également à signaler : il est membre du comité d’organisation du colloque international pour le bicentenaire de la mort de Voltaire et de Rousseau (Paris, 1978) et du comité national pour le bicentenaire de la mort de Diderot (1984). Les colloques auxquels il participe dans près de 30 pays en tant que communicant approchent de la centaine.

 
 
 Parmi les volumes de Mélanges auxquels il a déjà contribué (voir bibliographie), huit concernent des étrangers. Dans ses rapports avec ceux-ci, ce sont la RDA puis l’Allemagne réunifiée qui viennent en tête. En 1963, lors d’un colloque Diderot à Berlin, il fait la connaissance de Werner Krauss, qui devient son ami par la suite. Après la chute du mur de Berlin, il soutient, parfois dans des conditions difficiles, les dix-huitiémistes de l’Académie des sciences de la RDA, c’est-à-dire les successeurs de Werner Krauss. Il fait signer une pétition à leur intention par des universitaires français et publie des articles dans la presse. Ce soutien est venu à l’appui de celui apporté par les universitaires de l’Allemagne de l’Ouest à leurs collègues de l’Est.

 
 
 Bien d’autres activités signalent que pour Roland Desné le monde des dix-huitiémistes est sans frontières. À ce propos, observons que ce mot « dix-huitiémiste » est un néologisme qui, à ma connaissance, n’a été enregistré par aucun dictionnaire à ce jour. Je signale donc aux futurs lexicographes, lorsqu’ils incluront ce mot dans leurs inventaires, qu’ils devront mentionner que la première attestation du mot date de 1969 (dans le n˚ 1 de Dix-huitième Siècle), sous la plume de Roland Desné – qui dit pourtant avoir les néologismes en horreur... Le Répertoire international des dix-huitiémistes est son idée et il en sera le responsable ou le coresponsable depuis son lancement en 1969 jusqu’en 1979. Il s’agissait de recenser tous les dix-huitiémistes, même s’ils ne faisaient pas partie d’une société nationale. Le secrétariat technique, qui assure le bon fonctionnement de la Société internationale d’étude du XVIII
 e siècle (SIEDS) est également son idée et il en conçoit la première esquisse en 1980. Il est secrétaire général adjoint de cette Société internationale de 1979 jusqu’en 1987, puis continue de siéger à son comité exécutif jusqu’en 1999 à titre de délégué de la Société française d’étude du XVIII
 e siècle (SFEDS). C’est lui qui est à l’origine des Sociétés hongroise et portugaise d’étude du XVIII
 e siècle. Il est par ailleurs membre fondateur et membre du bureau de la Société internationale pour l’histoire du français langue étrangère et langue seconde (SIHFLES). Vu ses nombreux contacts avec l’étranger, il a su comprendre quels sont les obstacles à surmonter pour ceux d’entre nous dont le français n’est pas la langue maternelle. C’est lui qui, en 1980, me donna le courage de soumettre pour la première fois un article rédigé en français. Il me fit faire une ébauche, puis il la révisa avec beaucoup de patience. L’article parut l’année d’après. Pour moi, le pas était franchi.

 
 
 En vrai fervent de la vie associative, il siège au bureau de la SFEDS en tant que secrétaire adjoint depuis 1971. C’est toutefois à la revue annuelle Dix-huitième Siècle, publiée par cette société, que Roland Desné consacre son temps et une énergie sans bornes. Il en est le cofondateur avec Paul Vernière en 1969 et en assumera la direction à partir de 1971. Cette revue, dit-il, « est conforme à l’idéal que je m’en suis fait dès le début : ouverture sur l’étranger (il y a en moyenne 30 % de collaborations étrangères), pluridisciplinarité, nombreuses notes de lecture. Dans mes rapports avec l’imprimeur, j’ai appris un deuxième métier : celui d’éditeur ». Il s’en explique en 1984 dans une introduction au n˚ 16 de la revue intitulée Adieu à la maison Garnier, 1833-1983. À partir de cette date, Dix-huitième Siècle est publié par les Presses Universitaires de France. On note, par ailleurs, qu’il est le présentateur et le coordinateur du substantiel (142 p.) Bulletin no 1 (1998) de l’Amicale des élèves et anciens élèves des ENS de Lyon, Fontenay/Saint-Cloud, Fontenay-aux-Roses et Saint-Cloud (association dont il est le vice-président depuis 1985). Ce numéro est consacré à Georges Hyvernaud (1902-1983), un écrivain méconnu – qui fut son professeur de français à l’EN d’Auteuil – et qu’il a contribué à faire redécouvrir.

 
 
 Évoquons enfin d’autres activités : membre du comité de rédaction de La Pensée (depuis 1954), du comité de rédaction de La Nouvelle Critique (1956-1966), du jury du Festival international du théâtre universitaire (Nancy, 1967-1970), du comité consultatif des lecteurs de la Bibliothèque nationale (1969-1981), de la Commission de recherche historique du CNRS pour la préparation du Bicentenaire de la Révolution française (1983-1989) et du Comité scientifique de la mission de commémoration de la Révolution française (Mission Jeanneney).
 

 
 
 Au dire d’un éminent spécialiste franco-américain de D’Alembert c’est « grâce à la direction de Roland Desné que Dix-huitième Siècle est devenu la plus importante et la plus respectée des revues du XVIII
 e siècle sur le plan international ». Et il ajoute dans la même lettre qu’il m’adressa : « Ce qui est moins visible mais très important est son rôle d’ambassadeur pour la Société française d’étude du XVIII
 e siècle. Outre ses efforts de rapprochement avec d’autres sociétés et ses conférences faites à travers le monde, il facilite les liens entre collègues et invite régulièrement chez lui des étrangers. » Un collègue britannique constate que « beaucoup parlent de coopération, mais lui le fait... ». Il s’agit pourtant de bien plus que de coopération. Lui et son épouse ouvrent depuis des années leur porte à des chercheurs venus à Paris pour y travailler dans les bibliothèques. Logés et souvent nourris à titre gracieux, ils sont en mesure de respirer plus longtemps l’air de la capitale. La convivialité de la table du quai de Grenelle fait penser à celle que vécut Diderot et qu’il décrit dans certaines de ses lettres, et les plats qu’on y sert – mari et femme se partagent le travail devant les fourneaux – enseignent à ceux qui viennent de loin ce qu’est la bonne, la vraie cuisine française ornementée de ses pâtés, ses charcuteries, son pain et ses fromages... sans parler des vins. Ce n’est donc pas par hasard que cet amphitryon de nos jours – dont Grimod de la Reynière eût certainement fait l’éloge dans son Almanach des gourmands s’il eût dîné chez lui – fut pendant une année (1981-1982) le chroniqueur gastronomique du journal La Croix (et signa ses articles Saint-Preux). Les vins jouent d’ailleurs leur rôle dans la vie associative et scientifique tout autant que les réunions. Grâce aux soins de Roland Desné, l’année 1978 fut arrosée d’une « Cuvée Voltaire » qui n’était pas à dédaigner. Sa cave est réputée, et le banquet au champagne qu’il organisa lors du colloque international Diderot de juillet 1984 dans les caves de la maison Ruinart à Reims est inoubliable.

 
 
 Au XVIII
 e siècle, nous apprend l’Encyclopédie, le vrai philosophe vit dans le siècle et non dans l’isolement de la tour d’ivoire. C’est ainsi que vit Roland Desné, homme d’action pour qui les Lumières ne sont pas seulement un phénomène incontournable de l’histoire mais tout autant une actualité brûlante. C’est à ce titre et à bien d’autres que ses collègues et amis lui rendent hommage.

 
 

 


Bibliographie [1]  de Roland Desné

Béatrice FinkUniversité du Maryland



Gerhardt StengerUniversité de Nantes



avec le concours de 
Christopher Coski




	Les Matérialistes français de 1750 à 1800, textes choisis et présentés par Roland Desné, Buchet-Chastel, coll. « Le vrai savoir », 1965 ; trad. portugaise, Os Materialistas franceses de 1750 a 1800, Lisbonne, Seara Nova, 1969.

	En co-direction avec Pierre Abraham, Manuel d’histoire littéraire de la France, 6 vol. en 7 t., Éditions Sociales, 1965-1982 ; nouv. éd., revue et illustrée (20×26 cm) sous le titre Histoire littéraire de la France, 12 vol., ibid., 1974-1980.

	Hobbes, Du Citoyen, Du corps politique, Léviathan ; Collins, Discours sur la liberté de penser, textes choisis, établis et précédés de notices par R. Desné, Publications de l’Université de Nancy, 1967.

	« Le mouvement des idées, 1750-1800 », IX, 2, dans Histoire de la littérature française (dir. Jacques Roger), t. II, Armand Colin, 1970, 581-593.

	« La philosophie française au XVIIIe siècle », chapitre dans Histoire de la philosophie (dir. François Châtelet), t. IV, Hachette, 1972, 79-118.

	Sur Meslier
	En collaboration avec Jean Deprun et Albert Soboul, Œuvres de Jean Meslier, 3 vol., Anthropos, 1970-1972 ; préface : « L’homme, l’œuvre et la renommée », XVII-LXXIX ; établissement du texte et annotation.

	Jean Meslier. Textes, présentation et notes, Éditions Rationalistes, coll. « L’œil ouvert », 1973.

	« Le curé Meslier lecteur de La Bruyère », Études sur le curé Meslier, Actes du Colloque d’Aix-en-Provence, 21 novembre 1964, Société des études robespierristes, 1966, 87-105.

	« La première édition française des œuvres de Meslier », La Pensée, n° 148, décembre 1969, 54-62.

	« Les œuvres complètes du curé Meslier », Revue de l’Université de Bruxelles, n° 1, 1969-1970, 135-150.

	« Meslier et le peuple », Images du peuple au XVIIIe siècle, Actes du Colloque d’Aix-en-Provence, octobre 1969, Armand Colin, 1973, 141-149.

	« Le titre du manuscrit de Meslier : Testament ou Mémoire ? », Approches des Lumières, Mélanges offerts à Jean Fabre, Klincksieck, 1974, 155-168.

	« Les lectures du curé Meslier », Mélanges… offerts à René Pintard, éd. par N. Hepp, R. Mauzi et C. Pichois. Strasbourg, Centre de philologie et de littérature romanes et Klincksieck, 1975, 613-628.

	« Un témoignage méconnu sur la réception du matérialisme français du XVIIIe siècle en Allemagne à la fin du XIXe siècle. Meslier vu par Arthur Fitger », Literaturgeschichte als geschichtlicher Auftrag. In memoriam Werner Krauss, Actes du Colloque de Berlin, juin 1977, Berlin, Akademie-Verlag, 1978, 205-210 ; trad. allemande dans Lendemains, III, 11, August 1978, 101-105.

	« Le curé Meslier au théâtre. Une pièce d’Arthur Fitger (1894) », Studies in the French Eighteenth Century [Mélanges John Lough], éd. par D. J. Mossop, G. E. Rodmell et D. B. Wilson, University of Durham, Dept. of French, 1978, 22-38.

	« Meslier et son lecteur », Le Curé Meslier et la vie intellectuelle, religieuse et sociale à la fin du XVIIe et au début du XVIIIe siècle, Actes du Colloque de Reims, octobre 1974, Bibliothèque de l’Université de Reims, 1980, 415-423.

	« Actualité de Meslier », Les Cahiers rationalistes, avril 1984, 196-199.

	« Le curé Meslier lu par le P. Desbillons », Ein antiphilosophisches Experiment im 18. Jahrhundert : F. J. Terrasse Desbillons, éd. par G. Maag, Mannheim Analytika, n° 5, 1986, 66-71.

	« Le paroissien du curé Meslier », Magazine littéraire, 238, février 1987, 43-45 ; trad. grecque dans Diabazo, 177, 28 octobre 1987, 44-47.



	Sur Diderot
	1/ Édition de textes de Diderot :

	Les Salons (1759-1781), textes choisis, introduction, commentaire et notes, Éditions Sociales, coll. « Les classiques du peuple », 1955, réimpression 1970.

	Essais sur la peinture, […] Pensées détachées sur la peinture…, textes établis, commentés et annotés, 1955.

	Le Neveu de Rameau, ou Satire seconde accompagné de la Satire première, introduction, établissement du texte et notes, Club des amis du livre progressiste, 1963 ; rééd. dans « Les classiques du peuple », 1972, nouv. éd., revue, du Neveu de Rameau, Éditions Sociales, coll. « Essentiel », 1984.

	La Religieuse, chronologie et introduction, Flammarion, coll. « GF », 1968.

	Histoire de Grèce, trad. de l’anglais de Temple Stanyan, extraits, introduction, établissement du texte et notes, Diderot, Œuvres complètes, éd. par H. Dieckmann, J. Proust et J. Varloot, Hermann, t. I, 1975.

	Sur la traduction de Perse par l’abbé Le Monnier, introduction, établissement du texte, notes (en collaboration avec Jean Gérard), ibid., t. XII, 1989.

	2/ Articles :

	« La correspondance entre Diderot et Falconet : une leçon de sagesse matérialiste », Cahiers du communisme, 35e année, juin 1959, 654-663.

	« Diderot ou l’enthousiasme du génie », Trait d’union des bibliothèques, des discothèques, 18, janvier-février 1963, 10-29.

	« Sur le matérialisme de Diderot », La Pensée, n° 108, avril 1963, 98-109.

	« Le Neveu de Rameau dans l’ombre et la lumière du XVIIIe siècle », Actes du 1er Congrès international des Lumières, Genève, et Oxford, 1963 (Studies on Voltaire…, vol. 25), 493-507.

	« Monsieur le Philosophe et le fieffé truand », Europe, n° 405-406, janvier-février 1963, 182-198 ; trad. allemande : « Der Gauner und der Philosoph. Anmerkungen zur Unterhaltung mit Rameau im Café de la Régence », Diderot, Rameaus Neffe, übersetzt und für die Bühne bearbeitet von Tankred Dorst, Köln, Kiepenheuer und Witsch, 1963, 65-90.

	« L’apparition du mot philosophe dans l’œuvre de Diderot », Annales historiques de la Révolution française, n° 35, juillet-septembre 1963, 287-294.

	« Diderot et le Neveu de Rameau. Essai d’explication », Centre d’Études révolutionnaires et marxistes, 1963, 30 p.

	« Petite suite diderotique », Europe, n° 421-422, mai-juin 1964, 305-310.

	« Diderot l’encyclopédiste », Diderot Studies, VI, 1964, 251-262.

	« Un inédit de Diderot retrouvé en Amérique ou les objections d’un matérialiste à une théorie idéaliste de l’homme », La Pensée, n° 118, novembre-décembre 1964, 93-110.

	« Das erste Werk Diderots (Die Übersetzung der Histoire de Grèce von Temple Stanyan) », Wissenschaftliche Zeitschrift der Humboldt-Universität in Berlin, n° 13, 1964, 157-161.

	« Diderot et Shakespeare », Revue de littérature comparée, vol. 41, 4, octobre-décembre 1967, 532-570.

	« Les leçons inédites de la Réfutation de “L’Homme” d’après le manuscrit autographe de Diderot », Diderot Studies, X, 1968, 35-46.

	« Diderot correttore ed annotatore di d’Holbach ? Le ultime edizioni del Système de la nature », La Politica della ragione. Studi sull’ illuminismo france, éd. par P. Casini, Bologne, Il Mulino, 1978, 249-272.

	« Quand Catherine II achetait la bibliothèque de Diderot », Thèmes et Figures du siècle des Lumières [Mélanges Roland Mortier], éd. par R. Trousson. Genève, Droz, 1980, 73-94.

	« Diderot et la Russie », Lettres Soviétiques, 312, 1984, 157-160.

	« Diderot vingt ans après », Europe, n° 661, mai 1984, 3-7.

	« Diderot philosophe et conteur. Le travail de l’écrivain d’après le manuscrit de la Réfutation de “L’Homme” d’Helvétius », Diderot, les dernières années, 1770-1784, Actes du Colloque d’Édimbourg, septembre 1984, éd. par P. France et A. Strugnell, Edinburgh University Press, 1985, 213-224.

	« Diderot contre les jésuites. À propos d’une citation anonyme », Du baroque aux Lumières. Pages à la mémoire de Jeanne Carriat, Mortemart, Rougerie, 1986, 145-150.

	« Le travail de l’écrivain dans le manuscrit autographe de la Réfutation d’Helvétius », Diderot, autographes, copies, éditions, éd. par B. Didier et J. Neefs, Presses Universitaires de Vincennes, 1987, 77-92.

	« Diderot et la mer », La Mer au siècle des encyclopédistes, Actes du Colloque de Brest, septembre 1984, éd. par J. Bakou, Paris-Genève, Champion-Slatkine, 1987, 103-111.

	« Diderot correcteur d’une traduction des Satires de Perse », Éditer Diderot, éd. par G. Dulac, Studies on Voltaire…, vol. 254, 1988, 233-242.

	« L’utilisation des dictionnaires dans le travail de l’éditeur », ibid., 379-386.

	« Diderot et les jésuites », Diderot, le XVIIIe siècle en Europe et au Japon, Actes du Colloque de Kyoto, novembre 1984, Nagoya, Centre Kawaï, 1988, 127-134.

	« Faut-il utiliser le dictionnaire de Furetière pour lire Jacques le fataliste ? » Présence de Diderot, Actes du Colloque de Duisbourg, octobre 1984, éd. par S. Jüttner, Francfort, Berne, New York, Paris, Peter Lang, 1990, 13-32.

	« La Russie dans l’Encyclopédie de Diderot », Ex Oriente Lux. Mélanges Jean Blankoff, t. II, Institut de sociologie de l’Université libre de Bruxelles, 1991, 67-80.

	« L’établissement du texte pour une édition critique de la Réfutation de “L’Homme” d’Helvétius », Studi Settecenteschi, vol. 14, 1994, 241-266.



	Sur Voltaire
	« Voltaire et les beaux-arts », Europe, n° 361-362, mai-juin 1959, 117-127.

	« Voltaire et le matérialisme historique », Europe, n° 405-406, janvier-février 1963, 324-334.

	« The role of England in Voltaire’s polemic against Pascal. A propos the 25th Philosophical Letter », Eighteenth-Century Studies presented to Arthur M. Wilson, Hanover, The University Press of New England, 1972, 41-57.

	« Voltaire et les juifs. Antijudaïsme et antisémitisme. À propos du Dictionnaire philosophique », Pour une histoire qualitative. Études offertes à Sven Stelling-Michaud, Genève, Presses universitaires romandes, 1975, 131-145. Article repris et complété dans « Voltaire était-il antisémite ? », La Pensée, n° 203, janvier-février 1979, 70-81.

	Co-éditeur avec Peter Brockmeier et Jürgen Voss de Voltaire und Deutschland, Actes du Colloque de Mannheim, mai 1978, Stuttgart, Metzler, 1979.

	« L’image de Voltaire dans les Confessions de Rousseau », Voltaire, Rousseau et la tolérance, Actes du Colloque d’Amsterdam, novembre 1978, Amsterdam, Maison Descartes et Presses Universitaires de Lille, 1980, 97-111.

	« L’image de Voltaire antéchrist en France au XVIIIe siècle. À propos de Jacques le Fataliste », Voltaire et Rousseau en France et en Pologne, Actes du Colloque de Nieborów, octobre 1978, Cahiers de Varsovie, n° 10, 1982, Éd. de l’Université de Varsovie, 1982, 17-24.

	« Voltaire et Helvétius », Le Siècle de Voltaire. Hommage à René Pomeau, éd. par C. Mervaud et S. Menant, t. I, Oxford, The Voltaire Foundation, 1987, 403-415.

	« Voltaire et l’affaire Calas », Révolution, n° 769, novembre 1994.

	« Moscovie et Russie, Moscovites, Russiens et Russes chez Voltaire », Expressions des Lumières et leurs réceptions [Mélanges Ulrich Ricken], éd. par R. Bach, R. Desné et G. Hassler, Tübingen, Stauffenburg, 1999 (à paraître).



	Sur Georges Hyvernaud
	G. Hyvernaud, Lettre anonyme, nouvelles et autres inédits, t. III des Œuvres complètes, préface, établissement du texte et notes de Roland Desné, Ramsay, 1986.

	« Péguy vu par Hyvernaud. Sur la genèse d’un chapitre de La Peau et les os », Mélanges Daspre, Publications de la Faculté des lettres de Nice, 1993, 249-259.

	« Georges Hyvernaud, un écrivain retrouvé » et présentation de « Lettres inédites de R. Martin du Gard et de B. Cendrars [à G. Hyvernaud] », Europe, n° 811-812, novembre-décembre 1996, 128-136.

	« Afterword » – postface – à la traduction anglaise de G. Hyvernaud, The Cattle Car [Le wagon à vaches], The Malboro Press/Northwestern Univ., Evanston, Illinois, 1997, 147-156.

	Direction du numéro spécial « G. Hyvernaud, écrivain, critique et professeur » du Bulletin de l’Amicale des anciens élèves des ENS de Lyon, Fontenay-aux-Roses et Saint-Cloud, 1997, n° 1 [1998], avec un article de présentation, 5-8.



	Divers
	« L’éveil du sentiment national et la critique d’art : La Font de Saint-Yenne, précurseur de Diderot », La Pensée, n° 73, mai-juin 1957, 82-96.

	« Rendre justice au roman régionaliste », Europe, n° 398, juin 1962, 147-155.

	« L’individu malheureux », numéro spécial « J.-J. Rousseau », Europe, n° 391-392, novembre-décembre 1961, 22-33.

	« L’humanisme de La Mettrie », La Pensée, n° 109, mai-juin 1963, 93-110.

	« La Semaine sainte d’Aragon ». Le Français dans le monde, n° 21, décembre 1963, 41-48.

	« Lumières et nature », Diderot Studies, VIII, 1966, 281-293.

	« Pour comprendre Aragon », Cahiers du communisme, décembre 1964, 121-130.

	Qu’est-ce qu’enseigner le français ? contribution à la recherche d’une doctrine pédagogique pour le second degré, Cahiers du Centre d’études et de recherches marxistes, 1967.

	« Aragon. Bibliographie des œuvres en prose, romans, essais, critique », Europe, n° 454-455, février-mars 1967, 253-257.

	« Sur la modestie d’Aragon : propos de l’un à l’autre », Europe, n° 454-455, février-mars 1967, 186-195.

	« Sur la fonction idéologique de la littérature », La Pensée, n° 154, décembre 1970, 75-80.

	« Helvétius fermier général. À propos du procès-verbal inédit de sa tournée en Champagne (1738) », Beiträge zur französischen Aufklärung [Mélanges Werner Krauss], Berlin, Akademie Verlag, 1971, 49-81.

	« La Tournée du fermier général Helvétius dans les Ardennes (1738) », Dix-huitième Siècle, n° 3, 1971, 3-40.

	Annuaire international des dix-huitiémistes, Société française d’étude du XVIIIe siècle, 1971, 1974, 1977, 1979 : en collab. avec Robert Dawson et la Société américaine d’étude du XVIIIe siècle.

	« Adamov et la politique », La Nouvelle Critique, suppl. au n° 66, août-septembre 1973, 11-15 ; trad. allemande : « Adamov und die Politik », Modernes französisches Theater. Adamov-Beckett-Ionesco, Hg. von K. A. Blüher, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1982, 75-87.

	Préface à René Vaillot : Qui étaient Mme de Tencin et le Cardinal ?, Le Pavillon, 1974.

	« Histoire, épopée et roman : Les Misérables à Waterloo », Revue d’histoire littéraire de la France, vol. 75, juin 1975, 321-328.

	« Treize lettres inédites de Fréron au Père Desbillons (1764-1766) », présentées par Roland Desné, Dix-huitième Siècle, no 11, 1979, 271-306.

	« Un aperçu sur l’année du bicentenaire [de la mort de Voltaire et de Rousseau] : quinze colloques en sept mois », Revue d’Histoire littéraire de la France, vol. 79, mai-juin 1979, 487-497 ; repris dans Beiträge zur romanischen Philologie, n° 18, 1979, 143-150 ; trad. et mis à jour : « A Glance at the Rousseau-Voltaire Bicentennial : Seventeen Conferences in Eight Months », Eighteenth-Century Life, vol. 5, n° 4, 1978-1979, 125-133.

	« Arthur Wilson (1902-1979), Dix-huitième Siècle, n° 12, 1980, 5-6 ; repris en introduction à Arthur M. Wilson, Diderot. Sa vie et son œuvre, R. Laffont, coll. « Bouquins », 1985, X-XI.

	« Sur un manuscrit utilisé par d’Holbach, Histoire critique de Jésus, fils de Marie », Le matérialisme du XVIIIe siècle et la littérature clandestine, éd. par O. Bloch, Vrin, 1982, 169-176.

	« Entre la subjectivité et l’objectivité. La difficile position de l’historien de la littérature », Geschichte und Funktion der Literaturgeschichtsschreibung, Berlin, Akademie-Verlag, 1982, 27-31.

	« Présence des Lumières dans la Franc-Maçonnerie d’aujourd’hui », Sur l’actualité des Lumières, éd. par Z. Konstantinovic et al., AMœ, Innsbruck, 1983, 125-132.

	« Pour une organisation pluridisciplinaire de la recherche : la Société internationale d’étude du XVIIIe siècle », Actes du Colloque Pombal, 1982, Pombal revisitado, Lisbonne, Estampa, 1984, 337-342.

	« 1789-1989, premier aperçu sur un bicentenaire [de la Révolution française] », Robespierre & Co, éd. par D. Gallingani, Bologne, CLUEB, 1987, 13-32.

	« “Sagouins”, un mot et un titre », Lecture du « Sagouin », Presses Universitaires de Reims, 1987, 16-20.

	« Les manuscrits clandestins français en RDA », Dix-huitième Siècle, n° 21, 1989, 451-455.

	« Franc-Maçonnerie et Révolution française. La Marseillaise maçonnique de 1792 », Il Confronto Letterario, n° 15, Supplemento, 1991, 13-21 ; trad. allemande dans Quatuor Coronati Jahrbuch, n° 29, 1992, 25-33.

	« L’Europe française du marquis de Caraccioli », L’Europa nel XVIII secolo [Mélanges Paolo Alatri]. éd. par V. I. Comparato et al., Naples, Edizioni Scientifiche Italiane, 1991, t. I, 353-367.

	« Histoire de la devise “Liberté, Égalité, Fraternité” », La Révolution française et la littérature, Actes du Colloque de Kyoto, octobre 1989, Presses Universitaires de Kyoto, 1992, 63-78.

	« Un sermon inédit du XVIIIe siècle sur les rapports de la sensibilité et de la religion », Éclectisme et cohérence des Lumières. [Mélanges Jean Ehrard], éd. par J.-L. Jam, Clermont-Ferrand, Faculté des lettres de l’Université Blaise-Pascal et Nizet, 1992, 207-220.

	« Aperçus sur la représentation du Christ dans les manuscrits clandestins », Le Christ entre orthodoxie et Lumières, Actes du Colloque de Genève, août 1993, éd. par M.-C. Pitassi, Genève, Droz, 1994, 175-188.

	Préface à Homayoun Mazahéri : La Satire démystificatrice de La Bruyère. Essai sur « Les Caractères ou les mœurs de ce siècle », New York, Peter Lang, 1995.

	« L’année 1762 en France », Goldoni et l’Europe, Actes du Colloque de Grenoble, mai 1993, Filigrana, numéro spécial, Université Stendhal-Grenoble III, 1995, 13-23.

	« Histoire critique de Jésus-Christ. Du manuscrit clandestin à l’édition de d’Holbach », Studies ou Voltaire, no 347, 1996, 772-775.

	« Avant-propos » à Claude Saliceti, Humanisme, franc-maçonnerie et spiritualité, PUF, coll. « Politique d’aujourd’hui », 1997, 9-17.

	« Sonthonax vu par les dictionnaires », L. G. F. Sonthonax, la première abolition de l’esclavage, la Révolution française et la révolution de Saint-Domingue, Actes du Colloque de Paris, septembre 1990, Saint-Denis, Société française d’histoire d’outre-mer, 1997, 113-119.

	« Rivarol : les mots d’un débat » et « Littérature et enseignement, une relation constante », Histoire de la diffusion et de l’enseignement du français dans le monde, éd. par W. Frijhoff et A. Reboullet, Hachette, 1998, coll. « Le Français dans le monde », 48-49 et 162-170.

	« À propos de la Marseillaise maçonnique de 1992. L’itinéraire d’un franc-maçon du Mans de 1787 à 1793 », Studia Latomorum & Historica. Mélanges offerts à Daniel Ligou, éd. par C. Porset, Champion, 1998, 91-99.

	Co-éditeur avec Reinhard Bach et Gerda Hassler des Mélanges Ricken, Tübingen, Stauffenburg, à paraître en 1999.



	Journaux
	Correspondant du journal L’Humanité pour le Festival international du Théâtre universitaire (Nançy), 1967-1969.

	Correspondant du journal Le Monde pour l’année Voltaire-Rousseau, 1978.

	Correspondant du journal Le Monde pour l’année Diderot, 1984.

	Chroniqueur gastronomique du journal La Croix, 1981-1982.






Notes du chapitre
[1] ↑ Lorsque le lieu d’édition n’est pas indiqué, il s’agit de Paris.

Avant-propos
Le triomphe de la matière

Jean EhrardUniversité Blaise-Pascal (Clermont-Ferrand)





Ce pourrait être l’allégorie de la pensée française des Lumières. Sur ce point au moins les adversaires des Philosophes ne se trompent pas : la vocation du siècle est matérialiste. Ce matérialisme omniprésent est toutefois plus souvent tendanciel que systématique, et ce n’est pas toujours dans les textes de doctrine, mais aussi dans ceux qui marient l’idée à la fiction, voire dans la littérature romanesque, que se manifeste le mieux son emprise multiforme.

Il y a, bien sûr, les professions de foi provocatrices – l’expression me semble convenir dans le cas de Meslier et n’être pas tout à fait déplacée dans celui de La Mettrie, malgré son ambition de fonder sa philosophie sur la physiologie ; il y a aussi les grands systèmes construits par Helvétius et d’Holbach, qui suscitent à la fois le scandale des dévots et l’inquiétude de Voltaire. Il y a surtout la démarche exigeante et incessamment questionneuse d’un Diderot qui déclare aimer « une philosophie claire, nette et franche, telle qu’elle est dans le Système de la Nature et plus encore dans Le Bon Sens », mais s’emploie principalement à en explorer, de l’intérieur, les apories et les contradictions. Toutes ces audaces demeurent cependant peu représentatives, en elles-mêmes, d’un siècle qui, s’il se veut éclairé, se garde généralement de proclamer la mort de Dieu : la plupart des bons esprits qui s’écartent alors des croyances traditionnelles pour revendiquer, contre le fanatisme et la superstition, les droits de la raison et de la conscience ne s’avancent pas au-delà du christianisme ouvert et tolérant de Montesquieu, du théisme de Rousseau ou du déisme de Voltaire. Mais pour être très minoritaire, sinon marginale, l’idée matérialiste n’en est pas moins présente chez ceux-là mêmes qui en refusent les ultimes implications : Voltaire s’appuie sur Locke pour suggérer que la matière peut penser, le contraire étant en tout cas indémontrable ; bien avant de prêter le flanc à l’accusation de « spinozisme », dès 1721, le jeune Montesquieu récusait le système de la préformation des êtres vivants, en se rangeant parmi les « cartésiens rigides » pour qui le « mouvement général de la matière » suffit à expliquer la production des plantes ; et Rousseau ne voit pas d’incompatibilité entre la foi de Julie ou du vicaire savoyard et le « matérialisme du sage ». En réalité les rares adeptes déclarés du matérialisme ne font qu’aller plus loin que les autres Philosophes dans la même direction, selon les deux lignes de force de la pensée des Lumières : la réduction du surnaturel au naturel et celle du spirituel au matériel.

Tandis que les œuvres de pensée glissent ainsi peu ou prou vers des conclusions qu’elles s’évertuent le plus souvent à refuser, les œuvres de fiction témoignent également de l’existence d’un matérialisme diffus. On a pu montrer comment celui-ci pèse désormais sur la création romanesque : au XVIIIe siècle il est de plus en plus difficile aux plus distingués des romanciers de ne pas évoquer au moins d’un mot, d’une allusion, les réalités matérielles de la vie. Présence du corps, de la physiologie, de la sexualité : par quoi le roman des « âmes sensibles » qu’est pour Rousseau La Nouvelle Héloïse est aussi celui des corps jouissants et souffrants. Présence aussi de la nourriture. Nul ne songerait à se demander ce que mange Mme de Clèves : la question serait aussi déplacée que pour Chimène ou Andromaque… Elle devient toute naturelle dans les récits du XVIIIe siècle où, de Manon Lescaut aux Liaisons dangereuses, le rythme de l’action est souvent celui des déjeuners, des dîners et des soupers. Autrefois l’appétit et la bonne chère relevaient du genre burlesque ou de la satire (voir Le Repas ridicule) : sans doute peut-on encore situer dans cette tradition, à la rigueur, la gourmandise de Jacob et le plaisir qu’il prend à se remémorer la table des demoiselles Habert, certainement pas la truite de Julie ni le potage de Mme de Tourvel.

Le champ des recherches sur le matérialisme des Lumières est donc immense, indéfini, et il n’appartient pas seulement au domaine de l’histoire des idées. Le présent volume d’hommage à un chercheur gourmet, particulièrement gourmand de Meslier, Diderot et d’Helvétius, ne pouvait prétendre l’explorer dans toutes les directions : du moins la variété des études qu’il réunit promet-elle à l’appétit du lecteur un savoir nourrissant, une agréable et instructive dégustation.




Exégèse et apologétique : la science biblique de l’abbé Bergier (1718-1790)



Jean-Robert ArmogatheÉcole pratique des hautes études (Sorbonne)








Nicolas-Sylvestre Bergier (1718-1790) est une étonnante figure du clergé catholique au XVIIIe siècle, qui mérite les importants travaux qui lui sont consacrés [1] . À côté des écrivains habituellement étudiés comme partisans des « Lumières », les dernières décennies ont permis de retrouver certains de leurs adversaires. Ces hommes des « anti-Lumières » ne sont pas nécessairement des « obscurantistes ». Nous voudrions retenir ici, en hommage au travail de recherche et de découverte mené par Roland Desné sur le XVIIIe siècle, un seul aspect, important, de l’œuvre de l’abbé Bergier : sa contribution au débat polémique autour des Écritures.

Apologiste du christianisme, Bergier ne pouvait pas tenir pour accessoire la défense des Écritures. Le débat s’est en effet déporté depuis le XVIIe siècle : il ne s’agit plus désormais de controverse entre catholiques et protestants, où le différend portait sur l’interprétation d’une Écriture unanimement reconnue comme inspirée. De nouveaux adversaires se sont levés, qui ont pris la Bible même pour cible de leurs attaques : on sait la place que cette critique des Livres saints tient chez Voltaire.

L’exégèse ne peut plus alors passer pour secondaire, comme une science auxiliaire de la théologie ; connaître l’Écriture, la défendre contre les adversaires, sauver l’interprétation de l’Église étaient devenues des préoccupations constantes des défenseurs du catholicisme. Les acquis de la critique joints aux nécessités de la controverse entraînent à un usage positif des Écritures : fonder la validité rationnelle du christianisme sur leur témoignage.

Préoccupations constantes, qui se sont exprimées différemment selon les besoins. Bergier a eu recours à deux types d’ouvrages : des ouvrages proprement apologétiques et son Dictionnaire de théologie (3 vol., 1788). Il convient de distinguer entre les deux types ; le dessein apologétique, identique dans les deux séries d’écrits, se présente de manière différente, et toute l’habileté tactique et didactique de Bergier se manifeste dans...







OEBPS/IMAGES/cnl.png
Avec le soutien du

Centre national

www.centrenationaldulivre.fr








OEBPS/IMAGES/cover.jpg
_—_—

Etre matérialiste

a lage

des LLumieéres
Hommage offert

2 Roland Desné

puf éctiture







OEBPS/IMAGES/logo_editeur.png
puf





