
	
        [image: Couverture de l'epub]
    

    

        

        
        Alain Juranville
    


    La philosophie comme savoir de l'existence


    
        1. L'alterité

    

    
        
            2000
            [image: Logo de l'éditeur PUF]
        

    


    
        Copyright

        
            
    ©  Presses Universitaires de France,
        Paris, 
        2015

    ISBN numérique : 9782130637363

    ISBN papier : 9782130505440

    Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement réservée à l’usage privé du client. Toute reproduction ou diffusion au profit de tiers, à titre gratuit ou onéreux, de tout ou partie de cette œuvre est strictement interdite et constitue une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et suivants du Code de la propriété intellectuelle. L’éditeur se réserve le droit de poursuivre toute atteinte à ses droits de propriété intellectuelle devant les juridictions civiles ou pénales.


        

        
            
                    
                        
                            [image: Logo CNL]
                        
                    
                    
                        
                            
                                [image: Logo Presses Universitaires de France]
                            
                        
                    
                    

            

            

        
    


    Présentation

    Ce Livre I propose une analyse de l'existence elle-même et veut montrer que l'inconscient permet d'en résoudre la contradiction constitutive.



    
        

        
            
            
            
            
            
            
            
                
                    
                
                
            
            
        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            


        
            
    Table des matières


    
        	
                        Introduction générale
                        
                    
                
	
                        Livre I. Existence et inconscient
                        
                    
                    
                        	
                        Introduction du livre I
                        
                    
                    
                        	
                        Chapitre I. L’altérité (Volume 1)
                        
                    
                
	
                        Chapitre II. Le jeu (Volume 2)
                        
                    
                
	
                        Chapitre III. L’inconscient (Volume 3)
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Chapitre I ‒ L’altérité
                        
                    
                    
                        	
                        Introduction du chapitre I
                        
                    
                
	
                        Α. La séparation
                        
                    
                    
                        	
                        1 - La rupture
                        
                    
                
	
                        2 - L’existence
                        
                    
                
	
                        3 - Le sentiment
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Aʹ. Réalité de la séparation
                        
                    
                    
                        	
                        4 - La mélancolie
                        
                    
                
	
                        5 - Le plaisir
                        
                    
                
	
                        6 - La perversion
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        B. Le choix
                        
                    
                    
                        	
                        7 - La décision
                        
                    
                
	
                        8 - La raison
                        
                    
                
	
                        9 - La volonté
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Bʹ. Réalité du choix
                        
                    
                    
                        	
                        10 - La culpabilité
                        
                    
                
	
                        11 - Le bonheur
                        
                    
                
	
                        12 - La névrose
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        C. La répétition
                        
                    
                    
                        	
                        13 - Le désespoir
                        
                    
                
	
                        14 - L’angoisse
                        
                    
                
	
                        15 - La foi
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Cʹ. Réalité de la répétition
                        
                    
                    
                        	
                        16 - Le péché
                        
                    
                
	
                        17 - La sérénité
                        
                    
                
	
                        18 - La sublimation
                        
                    
                

                    

                    
                

                    

                    
                

                    

                    
                

    


Introduction générale


La pensée contemporaine se rassemble tout entière autour de cette évidence que Heidegger a dégagée et exprimée de manière particulièrement claire : la « fin de la métaphysique », voire la « fin de la philosophie » [1] . La volonté métaphysique et philosophique d’un savoir rationnel pur déployé à partir du principe premier se serait accomplie dans le savoir absolu de Hegel [2] . Elle se serait heurtée à un échec inévitable. Nous vivrions de cet échec, dont il s’agirait simplement, par un nouveau mode de pensée, de faire apparaître la vérité – au-delà de tout savoir et de toute volonté de savoir.

Une telle évidence se fonde elle-même sur un seul argument, que Kierkegaard inlassablement a avancé dans sa critique contre Hegel : l’existence. Le terme a pu ensuite ne pas en être repris ; il a même pu être dénoncé par ceux qui rejetaient certaines conséquences (notamment religieuses) de l’affirmation kierkegaardienne ; il est néanmoins, dans toute la pensée contemporaine, supposé. Par lui est proclamée, pour le sujet humain, une relation constitutive à un Autre absolument Autre. Relation qui fait s’effondrer comme illusoire toute identité déjà là, anticipative, non seulement l’identité courante, sociale, mais même l’identité métaphysique, à laquelle on prétendait accéder par réminiscence (Platon), par Erinnerung (Hegel). À l’identité et autonomie de la tradition métaphysico-philosophique, est alors opposée une altérité et hétéronomie radicale. C’est celle, chez Kierkegaard, de l’Autre divin, par rapport auquel seul le sujet humain éprouve son existence. C’est celle, chez Heidegger, de l’être au-delà de l’étant ; celle, finalement, de l’Ereignis.

Certes, de cet Autre, parce qu’il est le lieu premier de la vérité, parce qu’il est lui-même identité vraie, vient au sujet, d’après Kierkegaard et la pensée contemporaine à sa suite, une identité nouvelle et vraie – sans laquelle ledit sujet ne pourrait pas affirmer l’existence, ou encore, l’« ex-stase en vue de la vérité de l’être » [3] . Le sujet a, s’établissant dans cette identité nouvelle, à s’affronter à son existence. Mais jamais il ne pourra poser objectivement, dans un savoir nouveau, cette identité venue de l’altérité, cette autonomie venue de l’hétéronomie. Se dire qu’il le pourra, ce serait, pour lui, revenir vers Hegel et vers la « métaphysique », ce serait vouloir à nouveau dissimuler la finitude radicale qu’il éprouve dans le rapport à l’Autre absolu, vouloir à nouveau oublier le refus primordial que, par finitude, il oppose à cet Autre, répéter pareil refus.

Telle est la pensée contemporaine comme « pensée de l’existence » – nous l’appellerons ainsi dorénavant. Chez Kierkegaard et Heidegger certes. Mais aussi chez Marx, Nietzsche, Husserl. Jusqu’à Lacan et Lévinas. Et même chez Wittgenstein, pourtant reconnu comme maître par toute la « philosophe analytique » attachée au langage et, avant tout, au langage pour la science. Et qui, quand il présente l’« élan {qui} pousse l’homme à buter contre les limites du langage » comme l’éthique même, se réclame de Kierkegaard et de Heidegger [4] . Au-delà de toute visée de science, le langage est, pour Wittgenstein, l’Autre dans le jeu duquel l’homme est toujours déjà pris, et dont il doit renoncer à poser jamais objectivement l’identité vraie : « Nous savons a priori que tout ce qu’on pourrait donner comme définition du Bien ne sera jamais qu’un malentendu. » [5] 

Mais, pour ceux-là mêmes qui, comme nous, reconnaissent ce qu’a apporté de décisif cette pensée de l’existence, peut-on s’en tenir là ? Ne faut-il pas, outre la « vérité de l’existence », affirmer un « savoir de l’existence » ? Un savoir qui se constituerait en suivant jusqu’au bout la contradiction radicale impliquée par l’existence, jusqu’à poser l’identité originelle dont vient cette contradiction ? Il est sûr en tout cas qu’on ne peut accepter l’impuissance politique qui résulte de la pensée de l’existence, de son refus de tout savoir vrai, de tout savoir du bien et du juste. Et qu’on ne peut notamment accepter cette impuissance face aux savoirs faux, face aux idéologies qui ont surgi depuis l’« échec » de la Révolution française pour établir le monde juste et de Hegel pour déployer le savoir vrai. Face aux idéologies flambantes qui ont conduit jusqu’à l’holocauste, jusqu’à la violence suprême contre le peuple qui incarne dans l’histoire l’exigence spirituelle pure. Et face à l’idéologie rampante d’aujourd’hui (monde humanitaro-médiatico-technico-scientifique), qui exerce sa violence contre le spirituel en chacun.

Certes la pensée de l’existence rétorquerait que ces idéologies, en l’occurrence celles qui ont conduit aux exterminations systématiques, proviennent justement de ce qu’on a voulu poser, avec l’existence, l’autonomie de cette existence. Ce qu’ont fait Marx et Nietzsche, pourtant penseurs de l’existence. Marx qui a bien affirmé par exemple, contre Hegel, que « ce n’est pas la conscience des hommes qui détermine leur existence, mais leur existence sociale qui détermine leur conscience ». Nietzsche qui a bien fait, quant à lui, de la volonté de répétition le terme suprême de l’éthique. Marx et Nietzsche, à vouloir poser l’autonomie de l’existant, n’ont pu cependant que « dénier » la finitude radicale. L’un en proclamant la surhumanité sans classes ; l’autre le surhomme comme pure puissance créatrice, hors toute « pulsion de mort ». D’où les idéologies à quoi ils ont donné lieu. Ils n’ont fait, dirait Heidegger, que prolonger et exacerber le subjectivisme moderne [6] , et notamment celui de Hegel [7] .

Mais nous répondrons en demandant si la pensée de l’existence ne prépare pas elle-même à pareille violence sociale extrême, quand elle exclut toute institution d’un monde juste par un savoir vrai, quand elle s’oppose à la volonté de savoir et de justice qui a débouché sur le savoir absolu de Hegel et sur la Révolution française, et quand elle ramène tout monde social au monde traditionnel-mythologique. C’est déjà ce que, d’une certaine manière, Lévinas (au demeurant, pris lui-même dans la pensée de l’existence) reproche, au nom du judaïsme et de l’éthique, à Heidegger, chez lequel il dénonce l’« éternelle séduction du paganisme » : « Le sacré filtrant à travers le monde – le judaïsme n’est peut-être que la négation de cela. Détruire les bosquets sacrés – nous comprenons maintenant la pureté de ce prétendu vandalisme. Le mystère des choses est la source de toute cruauté à l’égard des hommes. » [8] 

Il n’y a donc plus qu’à affirmer un « savoir de l’existence ». « Savoir de l’existence » qui serait savoir effectif, et qui ne se limiterait pas à une simple exigence éthique, comme chez Lévinas. Savoir dont l’Autre absolu donnerait au sujet fini toutes les conditions. Un tel savoir ne serait autre que ce que depuis Socrate et Platon on appelle philosophie. Car il est certes savoir rationnel pur. Mais qui, d’une part, se constitue et reconstitue dans l’épreuve du non-savoir, de la contradiction, de l’aporie, du paradoxe (c’est l’aspect éthique de la philosophie). Qui, d’autre part, ordonne un monde social juste dans lequel chacun peut faire ainsi l’épreuve de son existence, jusqu’au savoir (c’est l’aspect politique de la philosophie). Et qui, enfin, introduit ce monde juste contre l’ordre traditionnel, violent, du monde social (c’est l’aspect historique de la philosophie). Un tel savoir de l’existence, qui est ainsi philosophie, n’est pas la métaphysique (dans laquelle le savoir est coupé de son histoire), mais il la confirme, et il doit même, dans sa première époque, quand la contradiction ne peut pas encore être posée comme radicale, prendre la figure de la « pensée métaphysique ».

Or l’inconscient affirmé par la psychanalyse nous apparaît comme montrant la possibilité d’un tel savoir de l’existence. Car l’inconscient est l’Autre absolument Autre, c’est ce qu’a souligné Lacan dans sa réinterprétation de Freud, où il présente l’inconscient comme prenant son sens dans le mouvement de la pensée contemporaine attachée à l’existence [9] . Mais l’inconscient est aussi cet Autre en tant que posé dans le discours, cet Autre dans son identité. Et enfin l’inconscient apparaît comme vérité au sujet auquel est tenu le discours, en même temps que le discours qui affirme l’inconscient lui apparaît comme savoir. Savoir de l’inconscient, de l’inconscient comme existence, puisque l’inconscient est à la fois altérité de l’Autre absolument Autre et identité vraie de cet Autre, identité passant à celui qui tient le discours.

Certes Lacan avancerait qu’il ne peut y avoir ainsi savoir de la vérité [10]  que parce que le savoir alors ne cherche pas à se poser comme tel, parce qu’il ne se donne pas comme savoir qui se sait, parce qu’il reste, conformément à l’inconscient même, « savoir insu ». Lacan en cela rejoint la pensée de l’existence. Pour lui, parmi les quatre discours fondamentaux qui se déduisent de la structure de l’inconscient, seul le discours psychanalytique peut « faire vrai ». Discours qui, dans sa critique des autres discours, est lui-même raison, raison nouvelle et vraie – Lacan a dégagé cette raison nouvelle, notamment dans sa théorie ultime du nœud borroméen –, mais raison qui ne se peut, et que nul ne peut, poser comme telle.

Mais, dirons-nous, ce refus, par Lacan, de tout savoir qui se saurait, ne tient-il pas au point de vue qui est le sien, celui du discours psychanalytique, qui passe comme savoir vrai au sujet individuel, et qui ne considère que la relation à un tel sujet ? Ne faut-il pas pour la philosophie, se plaçant du point de vue du discours philosophique, qui se veut constitutivement savoir qui se sait, se demander, à la manière de Kant, comment le discours psychanalytique est possible comme savoir, et voir si l’on ne pourrait pas montrer le même principe de vérité dans le discours philosophique ? Or, ce par quoi passe le discours psychanalytique est, de l’aveu même de Lacan, la grâce – la grâce que nous montrerons nous-mêmes impliquée dans le concept de l’inconscient. « La mesure dans laquelle le christianisme nous intéresse, j’entends au niveau de la théorie, dit ainsi Lacan, se mesure au rôle donné à la grâce. Qui ne voit que la grâce a le plus étroit rapport avec ce que moi, partant de fonctions théoriques qui n’ont certes rien à faire avec les effusions du cœur, je désigne comme le désir de l’Autre ? » [11] .

Il n’y a donc plus, pour la philosophie, et pour l’établir comme effectif « savoir de l’existence », qu’à découvrir en elle la même grâce. Mais aussi, parmi les conditions venues de l’Autre, outre la grâce, l’élection, sans laquelle le discours ne serait pas tenu avec toute sa raison, et enfin la foi, sans laquelle il ne pourrait pas s’assurer sa reconnaissance universelle de savoir vrai [12] . Grâce qui n’est plus alors faite au sujet individuel, comme dans le discours psychanalytique, mais au sujet social, et précisément aux autres discours fondamentaux – pour en reconnaître la vérité, là même où ils refusent la contradiction radicale de l’existence, en tant qu’elle se résoudrait finalement dans le principe premier. Grâce au discours psychanalytico-individuel, qui pose la contradiction radicale, mais non pas sa solution. Grâce au discours métaphysico-magistral, qui pose tant le principe que la contradiction, mais non pas comme contradiction radicale. Grâce enfin au discours empirico-populaire, qui s’attache à la contradiction, mais non pas comme radicale, ni en tant qu’elle se résout en aucun principe. Ainsi s’accomplit toujours l’acte historique de la philosophie.

Quelle méthode devrons-nous suivre, dès lors, pour le savoir de l’existence que nous voulons ici présenter ? Une méthode qui, certes, découle de l’idée même de poser objectivement l’existence. Or l’objectivité de l’existence est, comme nous le verrons, langage. Ce qui apparaît déjà chez Heidegger, quand il reconnaît l’être comme jeu et parole. Ce qui éclate chez Wittgenstein, quand il mène sa critique, au nom du langage essentiel, tant contre la métaphysique, que contre l’empirisme logique de Frege et Russell, et quand il proclame le jeu de langage ; mais ce qui se voit aussi dans l’empirisme logique lui-même qui, quoiqu’il aborde le langage hors de sa vérité propre, le pose comme élément de toute objectivité. Ce qui enfin prend toute sa portée chez Lacan, quand il détermine l’inconscient comme langage et précisément, dans le langage, comme métaphore et métonymie. La métonymie est alors l’inconscient en tant qu’il surgit comme l’Autre, lieu de toute objectivité vraie, au-delà de l’objectivité courante ou scientifique. La métaphore est, quant à elle, l’inconscient en tant que substance de cet Autre, en tant que Chose, et principe de l’objectivité vraie. De là la « méthode métaphorique » que nous suivrons.

Certes une telle méthode rejoint forcément, en tant que spéculative, celle que propose Hegel pour son savoir absolu – et elle pourrait en cela être critiquée par la pensée de l’existence : la finitude radicale, la possibilité d’un refus définitif, du péché, de la pulsion de mort, s’y dissoudrait. De fait nous-mêmes traverserons, à tous les niveaux de l’analyse, les trois temps nécessaires de toute méthode spéculative [13] . D’abord celui de la contradiction simplement supposée, ou encore supposée résolue (c’est, pour Hegel, le temps de l’identité immédiate). Ensuite celui de la contradiction reconnue, posée comme telle (c’est, chez Hegel, le temps de la différence). Enfin celui de la contradiction effectivement résolue, résolue en acte (c’est, chez Hegel, le temps de l’identité spéculative, ou identité de l’identité et de la différence). Nous préciserons plus tard, quand nous en viendrons à l’analyse de la méthode elle-même, que ces trois temps sont, pour nous, ceux du phénomène, de la vérité et de l’essence. Reste que la pensée de l’existence, même Lacan avec son nœud borroméen, refuserait l’usage spéculatif d’un tel ternaire.

Mais dans la « méthode métaphorique » sont dégagés deux aspects qui n’apparaissaient pas comme tels dans la méthode de Hegel. D’une part la négation pure, d’autre part la position pure. D’abord la négation pure, le refus radical. Refus radical du concept par quoi se résoudrait une contradiction. Un tel refus est la « réalité » ou la « réalité effective » du concept. Réalité effective avec, d’un côté, un refus résultant de ce qu’on en reste au savoir anticipatif en excluant l’existence (empirisme ou métaphysique), d’un autre côté, un refus tenant à ce qu’au contraire on affirme l’existence, mais en excluant le savoir (pensée de l’existence, discours psychanalytique). Hegel lui-même reconnaît certes quelque chose d’un tel refus, existentiellement décisif. Mais il en ramène les deux côtés aux deux premiers temps de la progression spéculative, aux « côtés » inaccomplis du logique [14]  – le « côté abstrait ou relevant de l’entendement » correspondant chez nous au refus parce qu’on en reste au savoir anticipatif, le « côté dialectique ou négativement rationnel », qui fait apparaître la finitude et la contradiction, correspondant chez nous au refus au nom de l’existence. Il fait du refus l’âme même du mouvement spéculatif. Il ne veut rien savoir d’un refus radical d’aller vers le bien, du péché, de la pulsion de mort. Nous-mêmes au contraire adjoindrons à chaque temps de la méthode spéculative un temps du refus, où apparaît une contradiction nouvelle. Ensuite la position pure, l’acte créateur métaphorique. Acte créateur qui, à partir de ce refus, et pour l’élever à sa vérité, introduit un nouveau concept où justement la contradiction qui vient d’apparaître est résolue. Concept qui est le nouveau temps de l’analyse spéculative. Et qui ouvre comme quart temps (ou peut ouvrir – cela dépend du point jusqu’auquel on veut mener l’analyse) à un nouveau mouvement ternaire. Un tel acte créateur est certes présent chez Hegel, pour l’émergence de chaque concept, mais en rien reconnu comme proprement créateur, comme faisant rompre avec un refus existentiel qui est symptôme.

Nous suivrons partout ici cette méthode métaphorique [15] . Laquelle détermine et même définit chaque concept par une dualité qui deviendra contradiction. Méthode circulaire, et plus exactement topologique, où les concepts définis peuvent servir à la définition des concepts définissants. Nous suivrons en l’occurrence cette méthode d’abord pour la philosophie elle-même, définie comme savoir de l’existence – savoir et en même temps existence. Et, à partir de là, pour tous les concepts qui apparaîtront dans l’analyse. Une telle analyse n’a pas de fin, au sens de terme ultime ; elle ne s’arrête qu’en fonction de la fin, au sens de but, qu’elle s’est donnée. En l’occurrence établir, contre la pensée de l’existence, la philosophie comme effectif savoir de l’existence.

De là le plan.

Dans la Ire partie, Savoir philosophique et inconscient (laquelle correspond, dans la méthode, au surgissement du concept à analyser), la thèse générale de la « philosophie comme savoir de l’existence » est justifiée face aux objections de la pensée de l’existence (plus particulièrement de Kierkegaard, Heidegger, Lévinas et Lacan). Le livre I, Existence et inconscient, établit l’inconscient comme l’« essence » de l’existence, et comme ce qui permet d’affirmer un savoir de l’existence. Le livre II, Histoire et savoir philosophique, montre en quoi la philosophie comme savoir de l’existence devient savoir effectif, universellement reconnu, dans et par l’histoire qu’elle ouvre.

À partir de la IIe partie, De la logique symbolique à l’éthique, on entre dans la présentation du savoir philosophique – et la discussion se mène avant tout, parmi les penseurs de l’existence, avec Wittgenstein, lui-même critique de l’empirisme logique (et elle se mène aussi avec ledit empirisme logique et, en général, avec la philosophie analytique, Frege, Russell, Quine, Kripke…). On dégage d’abord l’existence comme parole contre la logique symbolique, qui la suppose et la refuse – livre III, Symbole et existence. On montre ensuite que la philosophie se donne elle-même comme appel à s’affronter à cette existence (c’est l’aspect éthique de la philosophie) – livre IV, Question et éthique.

Dans la IIIe partie, Langage et politique, on part du rejet primordial, par le sujet existant, d’un tel affrontement éthique à l’existence, et on montre en quoi le monde social peut néanmoins s’ordonner comme monde juste, où cet affrontement est possible à chacun (c’est l’aspect politique de la philosophie). D’abord le jeu social élevé à sa vérité de monde juste – livre V, L’existence comme jeu de langage. Puis comment la philosophie, dans le monde juste qu’elle a établi, maintient ouverte la possibilité pour chacun de l’éthique – livre VI, La philosophie, critique de la science.

La IVe partie, Histoire, métaphore et logique spéculative, s’attache enfin à l’acte par lequel la philosophie introduit le monde juste, contre le primordial rejet qui en est fait, et qui se dépose dans l’ordre traditionnel du monde social (c’est l’aspect historique de la philosophie). On montre d’abord comment l’existence peut laisser place en elle à l’histoire – livre VII, L’institution du jeu de langage. Et, pour finir, comment dans la philosophie s’accomplit cette institution – livre VIII, La philosophie et le jeu des discours [*] .



Notes du chapitre
[1] ↑ Cf. M. Heidegger, « La fin de la philosophie et la tâche de la pensée », trad. fr. J. Beaufret et F. Fédier, in Questions IV, Paris, Gallimard, 1976, notamment p. 113-118.

[2] ↑ Cf. M. Heidegger, « Dépassement de la métaphysique », in Essais et conférences, trad. fr. A. Préau, p. 86 : « L’achèvement de la métaphysique commence avec la métaphysique hégélienne du savoir absolu ».

[3] ↑ M. Heidegger, « Lettre sur l’humanisme », trad. fr. R. Munier, in Questions III, p. 95.

[4] ↑ Cf. L. Wittgenstein, « Cours sur l’éthique », cité in A. Janik et S. Toulmin, Wittgenstein, Vienne et la modernité, trad. fr. J. Bernard, Paris, PUF, 1978, p. 167 : « Je comprends bien ce que veut dire Heidegger quand il parle d’être et d’angoisse. Un élan pousse l’homme à buter contre les limites du langage… Cette tendance à buter contre quelque chose, Kierkegaard l’a bien vue et signalée de façon tout à fait semblable – en l’appelant : se heurter au paradoxe. Le fait de se buter contre les limites est l’éthique. » Ce cours est cité, sans sa phrase initiale, dans L. Wittgenstein, Leçons et conversations, trad. fr. J. Fauve, Paris, Gallimard, 1971, p. 155-156.

[5] ↑ Ibid.

[6] ↑ Cf. Heidegger, « Lettre sur l’humanisme », op. cit., p. 118 : « Tout nationalisme est, sur le plan métaphysique, un anthropologisme et, comme tel, un subjectivisme. Le nationalisme n’est pas surmonté par le pur internationalisme, mais seulement élargi et érigé en système… Le collectivisme est la subjectivité de l’homme sur le plan de la totalité. Il accomplit la propre affirmation inconditionnée de cette subjectivité. »

[7] ↑ Cf. M. Heidegger, « Dépassement de la métaphysique », op. cit., p. 87 : « Les mouvements d’opposition à cette métaphysique [celle de Hegel] font partie d’elle-même. Depuis la mort de Hegel (1831), les mouvements d’opposition occupent toute la scène, non seulement en Allemagne, mais aussi en Europe. »

[8] ↑ E. Lévinas, Difficile liberté, Paris, Albin Michel, 3e éd., 1976 (1re éd., 1963), p. 301. Cf. aussi Autrement qu’être, La Haye, Nijhoff, 1974, p. 22, à propos de la bonté qui arrache à l’évidence de l’être : « Elle détruit sans transporter dans des musées les autels érigés aux idoles du passé pour des sacrifices sanglants ; elle brûle les bosquets sacrés où se répercutent les échos du passé. »

[9] ↑ Cf. J. Lacan, Le séminaire, liv. XXII : RSI, séance du 18 février 1975 : « C’est d’une exténuation philosophique traditionnelle, dont le sommet est donné par Hegel, que quelque chose a rejailli sous le nom d’un nommé Kierkegaard. Vous savez que j’ai dénoncé comme convergente à l’expérience bien plus tard apparue d’un Freud, sa promotion de l’existence comme telle. »

[10] ↑ Cf. J. Lacan, Le séminaire, liv. XX : Encore, Paris, Seuil, 1975, p. 84 : « Quant à l’analyse, si elle se pose d’une présomption, c’est bien de celle-ci qu’il puisse se constituer de son expérience un savoir sur la vérité. »

[11] ↑ J. Lacan, Le séminaire, liv. VI : Le désir et son interprétation, séance du 22 janvier 1959. Cf. aussi, par exemple, Le séminaire, liv. VII : L’éthique de la psychanalyse, Paris, Seuil, 1986, p. 201 : « Une notion aussi articulée et précise que celle de la grâce est irremplaçable quand il s’agit de la psychologie de l’acte, et nous ne trouvons rien d’équivalent dans la psychologie académique classique. »

[12] ↑ Cf., pour la relation entre philosophie et religion dans la pensée contemporaine, D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie française, Combas, Éditions de L’Éclat, 1991, et La phénoménologie éclatée, Combas, Éditions de L’Éclat, 1998.

[13] ↑ Cf. G. W. F. Hegel, Encyclopédie des sciences philosophiques, 1re partie « Science de la logique », trad. fr. Β. Bourgeois, Paris, Vrin, 1970, éd. de 1827-1830, § 238-242, p. 460-462. Cf. aussi B. Bourgeois, La philosophie allemande classique, Paris, PUF, coll. « Que sais-je ? », 1995, p. 105-106.

[14] ↑ Cf. G. W. F. Hegel, Encyclopédie, « Science de la logique », op. cit., éd. de 1827-1830, § 79, p. 342-343. À propos de la relation concept-réalité effective chez Hegel, cf. par exemple Phénoménologie de l’Esprit, trad. fr. J. Hyppolite, Paris, Aubier-Montaigne, 1939-1941, t. I, p. 171 sq.

[15] ↑ Les tableaux proposés pour l’ensemble du livre I et pour chacun des chapitres, ainsi que la table des matières, offrent un aperçu de cette méthode.

[*] ↑ La présente publication en trois volumes (vol. 1 : « L’altérité », vol. 2 : « Le jeu », vol. 3 : « L’inconscient ») correspond au seul livre I, Existence et inconscient, de l’entreprise globale annoncée ici sous le titre La philosophie comme savoir de l’existence. Chacun des trois volumes publiés correspond à chacun des trois chapitres de ce livre I.


        Livre I. Existence et inconscient


Introduction du livre I



Que nous faut-il d’abord montrer, pour établir la philosophie comme savoir de l’existence ? Que, de l’existence, de l’existence vraie telle que la pensée contemporaine l’a dégagée, il y a un savoir. Et que c’est ce qui apparaît quand l’existence est reconnue dans son essence, comme l’inconscient même.

Commençons par préciser ce qu’on entend par l’existence.

Certes tous ceux qui parlent de l’existence s’accordent, quoique avec des termes différents, sur sa définition – sinon, nul problème de l’existence ne pourrait être posé. En cela, quiconque s’oppose à Hegel à propos de l’existence ne peut que confirmer la définition si exacte qu’il en donne : l’existence est l’« unité immédiate de la réflexion-en-soi et de la réflexion-en-autre-chose » [1] . Ainsi Kierkegaard, qui dénonce l’abstraction de la définition de Hegel – lequel ne pourrait prétendument que par un saut introduire ensuite la « multitude indéterminée des existants » [2]  –, Kierkegaard répète à sa manière cette définition quand il présente l’existence comme synthèse, d’infini et de fini, de possibilité et de réalité, de pensée et d’être…, et, finalement, de sujet et d’objet (cf. infra, chap. I). Et nous-mêmes la répétons en donnant, conformément à la méthode indiquée dans l’introduction générale, une définition par dualité, et en disant : l’existence est identité et, en même temps, altérité.

De fait, qu’entend le sujet parlant quand il dit d’une chose qu’elle existe (qu’elle existe pour lui, car il est toujours possible que ce qu’il dit exister n’existe pas pour tous, n’existe pas absolument) ? Que d’une part cette chose apparaît dans son monde à lui, qu’elle se réfléchit en lui comme autre, qu’elle est son objet : altérité de la chose devenue l’autre de son autre. Et que d’autre part cette chose a sa consistance à soi où elle retourne au-delà de son apparaître, qu’elle se réfléchit en elle-même, qu’elle est, outre son être d’objet, sujet : identité de la chose, identité originelle dont la chose sort pour ex-sister (Hegel comme Kierkegaard rappellent eux-mêmes l’étymologie, l’ex-sisto latin [3] ).

Et c’est ce que le sujet entend, non seulement quand il dit d’une chose qu’elle existe, mais quand il le dit de lui-même, quand il se rapporte à son existence et affirme cette existence, quand l’existence est reconnue, suivant ce que veut Kierkegaard, comme pleinement « subjective ». Celui qui dit : « J’existe ! », par exemple Descartes quand il proclame Ego sum ego existe, le dit ainsi contre certains qui ne veulent pas le laisser (ou le faire) exister, voire contre lui-même qui préfère se fabriquer un Malin Génie pour lequel il n’existerait pas. Et il affirme alors que, au-delà de ce qu’il apparaît comme objet quelconque dans le monde des autres, ou de l’Autre, il a une consistance par-devers soi, une identité à partir de laquelle il veut ou reveut son être-pour-l’autre, son altérité.

Mais ce n’est pas parce que tous ceux qui parlent de l’existence s’accordent formellement sur la définition de ce terme, qu’ils affirment tous la « vérité de l’existence ».

Car l’existence n’est pas seulement unité immédiate, ou synthèse, de deux traits (l’identité et l’altérité), elle est contradiction. Pour Hegel, une unité qui n’est qu’immédiate porte en elle une contradiction qui devra être reconnue. Pour Kierkegaard de même, l’existence n’est pas simplement et décisivement synthèse du sujet et de l’objet, mais bien plutôt l’« intervalle » qui les sépare, ce qui « éloigne le sujet de l’objet, la pensée de l’être » [4] . Et de même pour nous : si l’existence est identité et altérité, ce qui apparaît aussitôt, c’est que l’affirmation de l’un des traits de la définition contredit l’affirmation de l’autre. De façon générale, la contradiction surgit dès que, voulant connaître, on compare ce qui, de la chose existante, apparaît effectivement à l’autre, et ce que cette chose est supposée être en elle-même, comme consistance et identité originelle. C’est ce que note Russell : « Quand, dans la langue ordinaire ou en philosophie, une certaine chose est dite “exister”, il ne s’agit pas de quelque chose qui se présente dans l’immédiat, comme une tache de couleur ou une saveur, mais de quelque chose comme la “matière”, ou l’“esprit”, ou “Homère”, il s’agit de quelque chose qui est connu par description, comme “le tel ou tel” (“l’auteur des poèmes homériques”). » [5] 

Dès lors, aussi longtemps que l’on considère, comme Hegel et la métaphysique, que cette contradiction se résoudra par un mouvement nécessaire et naturel, sans sortir de soi et, au contraire, en y rentrant, en retrouvant en soi l’identité originelle, par réminiscence (Platon) ou Erinnerung (Hegel), aussi longtemps que l’on considère que la contradiction a été en fait voulue par l’identité originelle pour prendre conscience de soi, pour se connaître, nulle vérité en soi n’est accordée à la contradiction, à l’altérité (relation à l’Autre), à l’existence – simples moyens. De même si l’on considère, avec Russell et l’empirisme, que l’identité originelle est un mythe, ou du moins, n’a dans la connaissance aucune place d’aucune sorte – car il n’y a pas alors vraiment contradiction. Dans les deux cas, on reste dans l’évidence de l’identité immédiate.

Ce n’est que si l’on considère, comme Kierkegaard, que la contradiction se résoudra, non par aucun mouvement nécessaire et naturel, en rentrant en soi, mais au contraire (car une contradiction qui ne peut se résoudre n’est plus une contradiction) en sortant de soi, en s’arrachant à soi, par l’Autre et ce qui viendra imprévisiblement de lui, et si l’on considère de plus que l’identité originelle elle-même (car sans identité originelle, rien de vrai ni d’essentiel) a voulu cet effacement de soi pour son Autre, que la contradiction, l’altérité, l’existence reçoivent enfin leur vérité. Le sujet a alors à faire toujours davantage l’épreuve de la contradiction, jusqu’à ce que l’identité originelle, par l’Autre, se reconstitue. C’est tout cela que suppose toute pensée qui affirme l’existence, la vérité de l’existence.

Mais ce n’est pas non plus parce qu’on reconnaît ainsi, avec celle de l’altérité, la vérité de l’existence, qu’on va jusqu’à affirmer un « savoir de l’existence » – où l’identité vraie supposée par cette altérité serait posée objectivement.

Car celui qui affirme l’existence doit reconnaître d’une part que toujours d’abord il tend à la refuser et la refuse effectivement. Qu’il la refuse en se jetant dans le monde social ordinaire et dans le savoir propre à ce monde. Et qu’il la refuse comme épreuve douloureuse, comme finitude. Et il doit reconnaître d’autre part que cette finitude, cette existence qui est ainsi finitude, est cependant son lot, son lot heureux, à lui départi par l’Autre auprès duquel il existe. Qu’il est appelé par l’Autre à la revouloir. Et que cet Autre lui en donne toutes les conditions. Telle est la finitude radicale, caractéristique du sujet humain, face à l’Autre supposé vouloir d’emblée l’existence et la finitude, Autre absolument Autre au-delà de tout l’ordre humain, Autre divin. Nulle pensée qui affirme la vérité de l’existence, et qui ne reconnaisse d’une manière ou d’une autre cette finitude radicale.

Dès lors, aussi longtemps que l’on considère, comme Kierkegaard, que ce serait, pour le sujet radicalement fini, rejeter radicalement sa finitude que de vouloir atteindre au savoir de cette existence, aussi longtemps que l’on considère qu’il ne peut y avoir là que reconstitution de l’identité immédiate et fausse par quoi le « fini » se défait de l’existence – et il est sûr que c’est toujours d’abord ce qui se passe quand on vise le savoir –, nulle affirmation d’un savoir de l’existence n’est alors possible, et même un tel savoir doit être proclamé impossible. C’est la position de ce que nous appelons la pensée de l’existence qui, à partir de Kierkegaard, dégage l’altérité comme radicale, tout en taisant l’identité nouvelle que suppose cette altérité.

Ce n’est que si l’on considère que ce serait, pour le sujet radicalement fini, rejeter, encore plus radicalement parce que définitivement, la finitude et l’existence que d’exclure tout savoir de cette existence, si l’on considère que ce serait en fait se laisser prendre à nouveau, sous couvert d’altérité radicale, par l’Autre absolu faux que se fabriquent toujours d’abord les hommes, Autre faux qui ordonne le monde social traditionnel injuste et qui, restant lui-même clos sur soi, refuse toute autonomie au fini, ce n’est qu’alors qu’on peut et doit s’engager à affirmer le savoir de l’existence. Ce que nous faisons ici.

Or l’inconscient nous apparaît – cela devra bien sûr être justifié – comme rendant effectivement possible un tel savoir [6] .

Car qu’est-ce que l’inconscient ? Et d’abord, qu’est-ce que la conscience, par rapport à laquelle l’inconscient est affirmé ? La conscience est l’Autre dans le sujet, l’Autre en tant qu’il l’appelle à s’identifier à lui, à accéder à l’identité vraie, jusqu’à poser objectivement cette identité.

Certes pareille conscience, dans le sujet fini, commence par se fausser. Le sujet fini commence par prétendre à faux qu’il s’est suffisamment identifié à l’Autre, et qu’il n’a plus qu’à prolonger cette « prise de conscience » en déployant le savoir qu’il a atteint. En fait il rejette alors l’Autre comme tel, qui l’appelle à la conscience. Il se réclame d’un faux savoir. Il s’enferme dans son identité anticipative et fausse.

Mais en affirmant l’inconscient le sujet, d’une part, pose l’Autre absolument Autre, lieu premier de toute vérité, au-delà de lui-même comme conscience ordinaire et finie, illusoirement souveraine – car l’inconscient est l’Autre de la conscience. Et, d’autre part, il le pose en tant qu’identité originelle, et il accède lui-même à la conscience absolue que lui permet cet Autre – car l’inconscient est concept produit par la conscience. L’inconscient devient ainsi le principe du savoir nouveau et vrai dans lequel entre alors le sujet.

Conformément à la méthode indiquée, nous suivrons dans ce livre I le développement de la contradiction de l’existence. Jusqu’à montrer en quoi l’inconscient est le terme ultime qui la résout : l’essence de l’existence.

D’abord l’existence comme altérité (chap. I). Car tel est le mode sur lequel elle se donne. Et son acte : l’ouverture à l’Autre. Kierkegaard a dégagé cette altérité comme radicale dans sa critique contre Hegel, et précisément dans sa théorie des « sphères de l’existence ». Nous montrerons quant à nous que l’altérité radicale et vraie, celle qui, d’abord, caractérise l’Autre absolument Autre, mais, à partir de là, le sujet lui-même devenant, par ce qui lui vient de l’Autre, l’Autre de cet Autre, que cette altérité implique l’identité vraie et qu’elle conduit jusqu’à la position objective, dans le savoir, de cette identité. Reste que d’abord, pour le sujet fini, ou bien l’altérité est affirmée comme menant jusqu’au savoir, et alors elle est altérité inessentielle, dans le cadre de l’identité fausse, anticipative (ainsi Hegel) ; ou bien elle est voulue radicale, débordant toute identité anticipative, et alors il est exclu (ainsi Kierkegaard et la pensée de l’existence) de poser objectivement l’identité vraie qu’elle suppose – avec les conséquences inacceptables que nous avons dites.

Ensuite l’existence comme jeu (chap. II). L’existence dans son identité objective, pour autant que cette identité est posée contre l’identité objective ordinaire. Heidegger, parti de la philosophie, et non plus de la religion comme Kierkegaard, a reconnu pareille objectivité vraie. Il a reconnu le jeu essentiel, l’être – qui est d’abord, pour le sujet, l’existence, son existence – comme jeu. Jeu de l’Autre (Ereignis) où l’homme est pris, et où il reçoit son propre, son identité, par quoi il peut et doit assumer qu’il est ainsi « mis en jeu ». Nous montrerons quant à nous que le jeu essentiel, certes d’abord jeu de l’Autre absolu, est jeu qui ouvre l’homme à sa puissance d’instituer des jeux nouveaux, et qu’il est finalement jeu humain suprême du savoir philosophique. Reste que d’abord, pour le sujet fini, ou bien le jeu est reconnu comme objectif, et alors il est simplement le jeu social commun ou une de ses variantes, jeu qui ne se sait pas jeu et, surtout, qui rejette tout jeu essentiel impliquant, à la fois, finitude radicale et possibilité pour l’homme, à partir de là, d’instituer des jeux nouveaux ; ou bien le jeu est proclamé jeu essentiel, dans lequel l’homme est pris et où il reçoit de quoi instituer lui-même des jeux, mais on exclut de pouvoir poser objectivement la puissance d’instituer des jeux, et on prolonge...







OEBPS/IMAGES/cnl.png
Avec le soutien du

Centre national

www.centrenationaldulivre.fr








OEBPS/IMAGES/cover.jpg
ALAIN
JURANVILLE

La philosophie
comme savoir de

Iexistence

Laltérité

Philosophie







OEBPS/IMAGES/logo_editeur.png
puf





