
        
            
                
                    
                        [image: Capa]
                    

                

            

        

    
    
      
        
          Pacificando o branco

          Cosmologias do contato no norte-Amazonico

        

        Bruce Albert e Alcida Rita Ramos

      

      
        
          
            
              
                	DOI: 10.4000/books.irdeditions.24689

                	Editora: IRD Éditions, Emprensa Oficial SP/Unesp

                	Ano de edição: 2002

                	Online desde: 20 novembro 2018

                	coleção: D’Amérique latine

                	ISBN eletrónico: 9782709925969

              

            

            
              
                
                  [image: OpenEdition Books]
                
              

              
                http://books.openedition.org
              

            

          

          
            
              Edição impressa

              
                	ISBN: 9782709914550

                	Número de páginas 532

              

            

             

          

        

      

      
        Refêrencia eletrónica


                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                ALBERT, Bruce ; RAMOS, Alcida Rita. Pacificando o branco : Cosmologias do contato no norte-Amazonico. Nouvelle édition [en ligne]. Marseille : IRD Éditions, 2002 (généré le 18 septembre 2020). Disponible sur Internet : <http://books.openedition.org/irdeditions/24689>. ISBN : 9782709925969. DOI : https://doi.org/10.4000/books.irdeditions.24689.    

      

      
        Este documento foi criado de forma automática no dia 18 setembro 2020. Foi obtido por via da digitalização por reconhecimento ótico de caracteres.

        
          © IRD Éditions, 2002

          Conditions d’utilisation : 
http://www.openedition.org/6540

        

      

    

  
    
      
        
	Índios do Norte da Amazônia estão nos descrevendo, nos amansando, tentando nos entender e se entender conosco. Alguns há vários séculos, outros há poucos anos. Como podemos compreender o modo pelo qual somos compreendidos?

        
	Durante a última década, a antropologia preocupou-se muito com o problema inverso: como podemos compreender o modo pelo qual compreendemos os outros? E ficou assim entretida demais com seu próprio umbigo. Este livro magistral, esperado há vários anos, é um alívio. Mostra como é fecundo analisar o trabalho simbólico e político de sociedades indígenas, trabalho que resulta em suas “cosmologias do contato” e na forma específica pela qual se apropriam da história e do mundo contemporâneo.

      

      
        
          Bruce Albert

          
	Institut de Recherche pour le Développement (IRD)brucealbert@aol.com

        

      

    

  
    
      Sumário

      
        	
          
            Apresentação
          

          Manuela Carneiro da Cunha

        

        	
          
            Introdução
          

          Cosmologias do contato no Norte-Amazônico

          Bruce Albert

        

        	
          
            Parte I: Trocas, palavras e doenças
          

          
            	
              
                
                  1. A domesticação das mercadorias
                
              

              
                Estratégias Waiwai
              

              Catherine V. Howard

              
                	
                  Trocas interétnicas e modos de resistência
                

                	
                  Panorama etnográfico e histórico
                

                	
                  Contatos diretos: domesticando o branco
                

                	
                  Atuais relações de troca com os brancos
                

                	
                  Imagens contemporâneas do branco
                

                	
                  Contatos indiretos: contornando as contradições da colonização
                

                	
                  Conclusão
                

                	
                  
                    Nota lingüística
                  
                

                	
                  Agradecimentos
                

              

            

            	
              
                2. “Feito por inimigos”
              

              Os brancos e seus bens nas representações Wayana do contato

              Lúcia Hussak van Velthem

              
                	
                  Os brancos, inimigos inumanos
                

                	
                  Os bens dos inimigos como “objetos cativos”
                

                	
                  A “domesticação” dos objetos industriais
                

                	
                  Estetizando mercadorias e alteridades
                

                	
                  Concluindo. Convivendo com os canibais
                

                	
                  Agradecimentos
                

              

            

            	
              
                3. As palavras e as coisas do contato
              

              Os neologismos Kali’na (Guiana Francesa)

              Odile Renault-Lescure

              
                	
                  O percurso da denominação
                

                	
                  Os empréstimos
                

                	
                  Os neologismos de forma
                

                	
                  Os neologismos de sentido
                

                	
                  Estruturação de alguns campos semânticos
                

              

            

            	
              
                4. Contas de vidro, enfeites de branco e “potes de malária”
              

              Epidemiologia e representações de doenças infecciosas entre os Desana do alto Rio Negro

              Dominique Buchillet

              
                	
                  Introdução
                

                	
                  A epidemiologia do contato no Alto Rio Negro
                

                	
                  Epidemiologia das doenças infecciosas
                

                	
                  Nosologia Desana
                

                	
                  Representações xamânicas Desana das doenças infecciosas
                

                	
                  Conclusão: a natureza contagiosa dos brancos
                

                	
                  Agradecimentos
                

              

            

          

        

        	
          
            Parte II: Alteridades e etnicidades
          

          
            	
              
                5. Em busca da aliança impossível
              

              Os Waiãpi do norte e seus brancos (Guiana Francesa)

              Pierre Grenand e Françoise Grenand

              
                	
                  Conceitos de identidade e alteridade
                

                	
                  Meditações sobre o branco
                

                	
                  Conclusão
                

              

            

            	
              
                6. Reflexos de si, ecos de outrem
              

              Efeitos do contato sobre a auto-representação Matis

              Philippe Erikson

              
                	
                  Post-scriptum
                

                	
                  Agradecimentos
                

              

            

            	
              
                7. “Nossas falas duras”
              

              Discurso político e auto-representação Waiãpi

              Dominique Tilkin Gallois

            

            	
              
                8. O ouro canibal e a queda do céu
              

              Uma crítica xamânica da economia política da natureza (Yanomami)

              Bruce Albert

              
                	
                  Prólogo
                

                	
                  Etnografia e turbulências
                

                	
                  Ecologia cosmológica e predação mercantil
                

                	
                  A Natureza como mal-entendido interétnico
                

                	
                  A Natureza e sua tradução
                

                	
                  O meio ambiente revisitado
                

                	
                  Xamanismo e ambientalismo
                

                	
                  Do discurso político indígena (continuação e fim)
                

                	
                  Agradecimentos
                

              

            

          

        

        	
          
            Parte III: Ritos e resistências
          

          
            	
              
                9. Ação indigenista e utopia milenarista
              

              As múltiplas faces de um processo de territorialização entre os Ticuna

              João Pacheco de Oliveira

              
                	
                  Os Ticuna e o regime do seringal
                

                	
                  Dos seringais a Tabatinga: a formação do campo de ação indigenista
                

                	
                  As representações em jogo sobre a tutela e o processo de territorialização
                

                	
                  Aculturação, sincretismo ou atualização da tradição?
                

                	
                  O caminho para a salvação
                

                	
                  Pragmatismo e busca da salvação
                

              

            

            	
              
                10. O xamanismo como história
              

              Censuras e memórias da pacificação Waimiri-Atroari

              Stephen G. Baines

              
                	
                  “Outros” e “Índios”: os brancos ocultos
                

                	
                  Manipulando identidades étnicas e retóricas indigenistas na Fawa
                

                	
                  Epidemias e feitiçaria branca
                

                	
                  O xamanismo como consciência histórica
                

                	
                  Agradecimentos
                

                	
                  Nota lingüística
                

              

            

            	
              
                11. “Musicalizando” o Outro
              

              Ironia ritual e resistência étnica Wakuénai (Venezuela)

              Jonathan D. Hill

              
                	
                  Sinopse da etno-história wakuénai
                

                	
                  Fundamentos míticos e musicais da consciência histórica wakuénai
                

                	
                  O poder mítico “musicalizado”
                

                	
                  “Musicalizando” a competição étnica
                

                	
                  Sessões musicais em San Miguel
                

                	
                  Interpretando os acontecimentos de San Miguel
                

                	
                  Conclusões
                

              

            

            	
              
                12. Incas e Nawas
              

              Produção, transformação e transcendência na história Kaxinawá

              Cecília McCallum

              
                	
                  História e sociedade na antopologia da Amazônia indígena
                

                	
                  Recreio no Alto Purus: história e comunidade
                

                	
                  Miyui: memória e narrativa
                

                	
                  Damiain: memória e ação ritual
                

                	
                  Mito e história: as histórias sobre os Incas
                

                	
                  O fazer da história: transformação ou transcendência?
                

                	
                  Apêndice
                

                	
                  Agradecimentos
                

              

            

          

        

        	
          
            Parte IV: Cosmologias e histórias
          

          
            	
              
                13. História e cosmologia de um contato
              

              A atração dos Arara

              Márnio Teixeira Pinto

              
                	
                  Agradecimentos
                

              

            

            	
              
                14. Ialanawinai
              

              O branco na história e mito Baniwa

              Robin M. Wright

              
                	
                  Os brancos na história baniwa
                

                	
                  A categoria “brancos” (Ialanawinai)
                

                	
                  A construção histórica da categoria “brancos” nas fontes escritas
                

                	
                  A construção histórica da categoria “brancos” na história oral hohodene
                

                	
                  O branco na cosmologia e na mitologia
                

                	
                  Interpretação do mito de Kuwai; parte 1
                

                	
                  Interpretação do mito de Kuwai: partes 2-4
                

                	
                  Interpretação do mito de Kuwai: partes 5-7
                

                	
                  Conclusão: consciência mítica e histórica sobre os brancos
                

                	
                  Agradecimentos
                

              

            

            	
              
                15. As perdas da historía
              

              Identidade e violência num mito Arapaço do alto Rio Negro

              Janet M. Chernela e Eric J. Leed

              
                	
                  As perdas da história
                

                	
                  História, identidade e mitologia
                

                	
                  Discussão
                

                	
                  Conclusão
                

                	
                  Agradecimentos
                

              

            

            	
              
                16. Trabalho escravo e brancos canibais
              

              Uma narrativa histórica Macuxi

              Paulo Santilli

              
                	
                  Os Macuxi: sociedade, afinidade e reciprocidade
                

                	
                  Trabalho indígena e colonização regional
                

                	
                  O xamã e os comedores de gente: uma narrativa histórica
                

                	
                  Colonialismo e antropofagia
                

              

            

            	
              
                17. Instruções para o presente
              

              Os brancos em práticas retóricas Wapishana

              Nádia Farage

              
                	
                  Introdução
                

                	
                  Da codificação retórica: um esboço
                

                	
                  Uma lição de esquecer
                

                	
                  Lutar com palavras
                

                	
                  Conclusões
                

                	
                  Agradecimentos
                

              

            

          

        

      

    

  
    
      
        
          Apresentação

        

        Manuela Carneiro da Cunha

      

      
        
           Os sinais precursores são objetos manufaturados e germes. Antes mesmo do contato em carne e osso com os brancos, trava-se uma guerra biológica: não é de espantar que brancos e doenças fiquem indissoluvelmente ligados.

           É um remake permanente. Alguns grupos viveram o roteiro há séculos, outros estão só nas primeiras cenas. Mudam os trajes, os atores e a linguagem. Como a tragédia clássica, essa que não se repete como farsa, o primeiro contato é um drama que se entende em qualquer época.

           Daí em diante, tudo é particular: cada uma das sociedades indígenas elabora à sua maneira e em vários registros sua entrada na modernidade. Em pensamento, palavras, ações e omissões, cada uma participa da construção de sua história, de nossa história.

           Por várias vezes, em lugares e momentos diferentes, grupos indigenas declararam ter "pacificado os brancos", arrogando para si a posição de sujeitos e não de vítimas. "Pacificar os brancos" significa várias coisas: situá-los, aos brancos e aos seus objetos, numa visão de mundo, esvaziá-los de sua agressividade, de sua malignidade, de sua letalidade, domesticálos, em suma; mas também entrar em novas relações com eles e reproduzir-se como sociedade, desta vez não contra, e sim através deles, recrutá-los em suma para sua própria continuidade. Todos esses aspectos - a cosmologia, a história e a política -, contrariamente ao que se usa fazer, são tratados aqui de forma integrada. É essa uma das grandes contribuições deste livro, que fará dele uma referência obrigatória.

           Dezesseis sociedades do Norte da Amazônia estão aqui falando de nós, fazendo sua própria antropologia. De nós. De nós e de nossas emanações. E o projeto deste livro é entender essa antropologia dos outros, é colocar-nos como objetos de outras subjetividades, é compreender o modo pelo qual somos compreendidos.

           A antropologia da última década andou muito entretida com seu umbigo, tentando entender seu entendimento dos "outros", relegados para tanto à posição de ectoplasmas de nossos próprios preconceitos e imaginação. Este livro magistral, esperado há vários anos, é um alívio. Mostra como é fecundo se analisar o trabalho simbólico e político de sociedades indígenas, trabalho que resulta em suas "cosmologias do contato" e na forma específica pela qual se apropriam da história e do mundo contemporâneo.

        

      

    

  
    
      
        
          Introdução

          Cosmologias do contato no Norte-Amazônico

        

        Bruce Albert

      

      
        
           A temática geral que deu origem a este volume surgiu de uma insatisfação com o parco interesse antropológico pelo pensamento indígena sobre os fatos e efeitos das "situações de contato"1 que, quando existente, limitava, convencionalmente, sua abordagem aos "mitos do branco" ou às categorizações interétnicas, como se estas narrativas e classificações constituíssem, nessas sociedades, quadros culturais exclusivos para conceber e construir eventos e transformações sócio-históricos (Albert, 1992). Essa insatisfação só poderia se intensificar no contexto efervescente de mobilização política das lideranças indígenas ao longo da última década (CEDI, 1991; ISA, 1996).

           Em seu esboço, esta coletânea visava, assim, abrir o foco da observação etnográfica à diversidade de regimes expressivos (palavras, narrativas e discursos) e dimensões sociais (ritos, trocas e conflitos) pelos quais as sociedades indígenas do norte da Amazônia constroem sua articulação com a fronteira envolvente e com a atuaçāo de seus protagonistas. Propunha, portanto, contribuir para uma renovação dos estudos sobre o "contato interétnico” e a consciência histórica dessas sociedades, numa perspectiva que focalizava, de maneira privilegiada, sua criatividade simbólica e política, bem como a complexa dialética entre transformação e reprodução, entre convenção e invenção, mobilizada em seus projetos de continuidade social e cultural.

           Sob esse aspecto, este volume prolonga, com a especificidade da sua abordagem cosmo-histórica, uma série de outras coletâneas produzidas no contexto da variante amazonista/americanista do historical turn da antropologia em anos recentes: Becquelin & Molinié (1993), Carneiro da Cunha (1992), Grenand & Randa (1996), Hill (1988 e 1996), Revista de Antropologia (1989), Turner (1993), Urban & Sherzer (1991) e Wright (1999).2

           Buscando ultrapassar os debates convencionais e antiquados sobre a suposta "grande divisão" estruturalista entre "sociedades frias" – ou seja, pautadas pelo mito – e "sociedades quentes" – ou seja, lançadas à história –, geralmente enviesados por leituras falhas de Lévi-Strauss, que apenas atualizam o dualismo redutor e estéril que pretendem denunciar,3 este volume procura refletir sobre a complexidade dos modos indígenas (cognitivos, simbólicos e políticos) de construção da história remota ou imediata. Assim, trata-se de reconciliar análises dos sistemas cosmológicos com a sócio-história das situações de contato,4 de rearticular o mítico e o histórico na expressão oral, ritos com etnopolítica, classificações com mobilizações, estruturas com estratégias e invenções com tradições.

           Portanto, além de reavaliar a diversidade interna das interpretações dos brancos e de seus feitos pelas sociedades indígenas, visa-se fazê-lo por meio de uma abordagem analítica integrada, cruzando num quadro coerente as dimensões histórica (processo colonial), política (estratégias de reprodução social) e simbólica (teorias da alteridade), embutidas tanto nas ações quanto nas interpretações do contato. Tais sínteses revelam-se verdadeiros dispositivos não apenas de representação, mas de domesticação simbólica e ritual da alteridade dos brancos e neutralização dos seus poderes nefastos (pestilência e violência); seu caráter de pacificação às avessas inspirou o título deste volume.5

           Nesse contexto, o ângulo de abordagem privilegiado não é, como de costume, procurar definir a identidade do Outro; antes, de maneira inversa, trata-se de analisar as construções de nossa alteridade pelo Outro: o branco torna-se aqui "objeto de outras antropologias".6 Assim, deixamo-nos guiar pela premissa de que à antropologia interessa, principalmente, analisar como a alteridade é construída pelos Outros, tratando-se, pois, de "uma antropologia da antropologia dos outros" (Augé, 1994b, p. 10). Desse modo, o campo etnográfico das reflexões indígenas sobre os brancos-como diz Turner (1988, p.238), "a sua etno-história de nós" – mostra-se particularmente fértil para a nossa compreensão das sociedades indígenas da Amazônia. Além disso, suas potencialidades ficam reforçadas pela complexificação das situações etnográficas contemporâneas,7 que cada vez mais compelem o antropólogo a ampliar o seu clássico olhar distanciado com uma nova perspectiva de "observador observado [que] observa ele próprio o seu observador" (Descola, 2001, p.314).

           O campo geográfico e etnográfico recortado na coletânea é a região norte-amazônica, palco do Projeto Calha Norte, réplica tardia do modelo de desenvolvimento característico dos regimes militares (Albert, 1990). Foi por isso escolhido como foco de um projeto coletivo de pesquisa que incluía antropólogos de três universidades brasileiras e pesquisadores franceses. Assim, de 1987 a 1994, os editores dirigiram o projeto "Contato interétnico, transformações sociais e desenvolvimento econômico na região Norte-Amazônica”, vinculado ao Programa de Cooperação Brasil (UnB/CNPq) – França (ORSTOM, hoje IRD) sob os auspícios do Núcleo de Pesquisas Etnológicas Comparadas (NUPEC) do Departamento de Antropologia da Universidade de Brasília. Vários contribuintes da coletânea estavam diretamente envolvidos no projeto, enquanto outros mantinham vínculos informais com os editores em função das suas afinidades temático-teóricas. As diversas nacionalidades (Brasil, França, Estados Unidos e Inglaterra) e origens institucionais dos autores constituem amostra significativa de uma geração de antropólogos8 que, há pelo menos duas décadas, vem trabalhando entre sociedades indígenas na região norte-amazônica.

           Os trabalhos aqui reunidos apresentam material etnográfico oriundo de dezesseis grupos indígenas que, excetuando os Arara no baixo Xingu, habitam a região ao norte do Rio Amazonas, incluindo os países limítrofes Guiana Francesa e Venezuela. Por ordem de aparição no volume, são eles: Waiwai, Wayana-Aparai, Kali'na (Galibi), Desana, Waiãpi do norte, Matis, Waiãpi do sul, Yanomami, Ticuna, Waimiri-Atroari, Wakuénai, Kaxinawá, Arara, Baniwa, Arapaço, Macuxi e Wapishana. Esses grupos pertencem às grandes famílias linguísticas da Amazônia, a saber: Caribe, Arawak, Tupi, Pano, Tukano e línguas "isoladas", porém com grandes contingentes de falantes (Ticuna, Yanomami).

           Os grupos estudados têm experiências interétnicas extremamente diversas: alguns enfrentaram, oficialmente, seus "primeiros contatos" em décadas recentes (Waimiri-Atroari e Arara), outros tiveram seus antepassados escravizados no século XVIII (Baniwa, Makuxi). Enquanto alguns são descritos no processo de decifrar, cosmológica e ontologicamente, o seu encontro com os brancos, outros haveriam já, de tal maneira, absorvido esse encontro na forma de memória implícita que a presença narrativa dos brancos é relegada a meros detalhes alusivos (Wapishana).

           A coletânea organiza-se em quatro conjuntos, de modo a ordenar a variedade das formas de construção social e simbólica do contato pelos grupos indígenas estudados, em função de temas "clássicos" do encontro (neo)colonial, o que não exclui, é claro, uma certa arbitrariedade inerente à organização de qualquer volume coletivo.

           A primeira parte, "Trocas, palavras e doenças", reúne artigos que analisam as primeiras experiências de introdução de manufaturados, de confronto linguístico e de contaminação epidemiológica que, intensamente vividas e pensadas, fornecem um alicerce histórico e simbólico sobre o qual serão moldadas as subsequentes interpretações e práticas do encontro colonial. Esse tríptico do contato incorpora um desafio fundador: enfrentar o enigma e o perigo de estabelecer relações sociais e trocas materiais com os brancos, entes "selvagens", incompreensíveis e poderosos, e escapar de sua imprevisível virulência. O leitmotiv da pacificação dos brancos, associado à equação branco-espíritos maléficos (inimigos, canibais, "demônios")9 e ao tema das epidemias como fumaça letal emanada de suas mercadorias,10 perpassa, de uma forma ou de outra, todos os artigos do volume. Esse denominador comum demonstra tanto a potência que o desafio do contato representa para as sociedades indígenas quanto a recorrência dos quadros cognitivos que elas mobilizam no intenso trabalho simbólico e político que desenvolvem na busca da sua resolução.

           Os dois primeiros artigos desta parte, de Catherine Howard (Waiwai) e Lúcia Van Velthem (Wayana), analisam formas de apropriação dos objetos dos brancos por meio de sua recontextualização em trocas ritualizadas e de sua redefinição estético-cosmológica, a serviço de projetos próprios de reprodução social e de reafirmação cultural. Em ambas as situações etnográficas, tal estratégia de "captura" sócio-simbólica requalifica esses bens exóticos, que podem até ser fisicamente "reprocessados", muito além do eventual valor de uso que lhes é atribuído.11 Assim, redefinidos e incorporados a título de símbolos de exterioridade capazes de conferir prestígio local, eles são postos em circulação a serviço do dinamismo social indígena. São também apropriados como vetores de humanização dos seus produtores, forasteiros "selvagens" dos quais constituem o ícone, com o intuito de neutralizar seus poderes malfazejos por meio de formas tradicionais de controle como trocas e rituais (Sahlins, 1995, p. 181).

           O trabalho seguinte, de Odile Renault-Lescure (Kali'na), retoma esta questão da apropriação social e cultural dos manufaturados em sua dimensão linguística, revelando a criatividade dos processos de neologização que subjazem à sua aquisição e integração social e evidenciando a estreita correlação entre a reinterpretação cultural dos fatos do contato, o dinamismo linguístico e o projeto de reafirmação étnica. Por fim, o texto de Dominique Buchillet (Desana) apresenta um estudo das representações xamânicas de doenças infecciosas como varíola, sarampo, gripe e malária, todas introduzidas pelos brancos, mas não, necessariamente, todas atribuídas a eles. Demonstra como a teoria etiológica desana, ao cruzar características das situações de contato (trocas e contaminações, patogenia seletiva) e propriedades epidemiológicas das novas doenças, interpreta sua potência de contágio como manifestações do exorbitante poder (re)produtivo dos brancos, cuja proliferação auto-suficiente leva à aniquilação do Outro.

           A segunda parte, "Alteridades e etnicidades", tem como ponto de partida a "crise da alteridade" (Augé, 1994a, p. 130) desencadeada nos grupos indígenas pelo advento dos brancos e de seus poderes tecno-patogênicos, que trazem uma dimensão de diferença e de virulência até então inédita nas suas representações do forasteiro. Os dilemas sócio-ontológicos suscitados pelo surgimento destes Outros superlativos (mal acomodados entre fantasmas e entidades maléficas, inimigos e afins) alimentam, assim, com intensidade renovada, as elaborações do "dualismo instável" dos sistemas ameríndios de pensamento (Lévi-Strauss, 1991, p.92) e do seu modo de constituição social pela exterioridade, neles desencadeando um processo ampliado de recomposição identitária.

           Como lembra Sahlins (1993a, p. 16), ao "incluir o universo dentro do próprio esquema cultural... um povo abre um espaço definido na reprodução de sua comunidade imediata a seres e coisas que estão além dela. Deuses ou inimigos, ancestrais ou afins, de várias formas, os Outros representam a condição necessária da existência de uma sociedade". Assim, na medida em que seus sistemas de construção simbólica do Outro constituem o quadro e a condição de possibilidade de sua autodefinição, as sociedades indígenas, ao confrontarem os brancos, têm, necessariamente, que passar por um processo de redefinição identitária no qual são reconstituídas as fronteiras tradicionais da alteridade,12 desestabilizadas por esse encontro.

           O artigo de Pierre e Françoise Grenand (Waiãpi setentrionais) exemplifica a criatividade indígena no processamento cultural da alteridade dos brancos, aí condensada na figura paradoxal do cunhado/inimigo. Percebe-se, assim, como essas tentativas de domesticação intelectual e pragmática, lançando mão dos mais diversos registros conceituais, simbólicos e sociais (classificações, mitos, rituais, narrativas históricas, sonhos, anedotas e parcerias de troca), ao serem constantemente desafiadas pela realidade do contato, abrem espaço à reflexividade cultural. Os três artigos seguintes mostram como, a partir de situações de contato específicas, esta reflexividade pode intensificar-se para dar origem a diversos processos de reinvenção cultural e de redefinição identitária, sempre desenvolvidos a partir de recursos simbólicos próprios, numa demonstração de como, para citar novamente Sahlins (1997b, p. 126), "a continuidade das culturas indígenas consiste nos modos específicos pelos quais elas se transformam".

           Esse processo de recomposição orienta-se, num primeiro momento, essencialmente, "para dentro". Como mostra o artigo de Philippe Erikson (Matis), passa-se, no contexto do contato, de uma interrogação sobre a identidade dos brancos a uma reflexão sobre si, desembocando num remanejamento da própria autodefinição cultural, no caso, da teoria das substâncias/sabores e sistema etiológico associados ao xamanismo, bem como de práticas correlatas, de forte conotação identitária, como o uso das zarabatanas e das tatuagens.

           Num segundo momento, opera-se um deslocamento de perspectiva pelo qual esta reflexividade cultural se inverte, tornando-se objetivação/revisão "para fora" do próprio sistema de valores como "cultura".13 Isso se dá no contexto de um diálogo agonístico com os brancos e de uma incorporação/reversão do discurso indigenista em suas diversas variantes, para fins de reafirmação identitária e de reivindicação etnopolítica na arena nacional. As análises de Dominique Tilkin Gallois e Bruce Albert dos discursos políticos interétnicos wayãpi e yanomami constatam, em detalhe, este duplo processo de seleção/transformação de referências mitocosmológicas e de reconstrução das retóricas indigenistas e ambientalistas para produzir referenciais identitários, construir argumentos políticos e legitimar reivindicações territoriais.

           A terceira parte, "Ritos e resistências", dedica-se nem tanto a formas interpretativas ou discursivas de pacificação/domesticação do branco, mas antes à construção social, por meio de diversos quadros rituais, de situações conflitivas nas quais povos indígenas enfrentam, direta ou indiretamente, segmentos da sociedade regional no campo político. O uso da noção de "resistência", inflacionado pelo funcionalismo moralizante do pós-modernismo (ver Sahlins, 1993b), tornou-se hoje bastante desconfortável. Nesse sentido, vários autores desenvolveram uma relevante crítica do reducionismo etnográfico de um certo "resistenciocentrismo" (Olivier de Sardan, 1995, p.69) que, paradoxalmente, tende a ofuscar, com sua retórica, a especificidade e sutileza das lógicas e formas de "agência" próprias dos atores sociais (Kilani, 1994, p.55-6; Otner, 1995; Brown, 1996).14

           Portanto, usamos aqui o conceito de modo um tanto restrito para introduzir uma série de casos etnográficos de oposição político-interétnica aberta e concebida como tal, baseada em formas coletivas de mobilização e orientada por estratégias políticas de "retomadas de iniciativa" (Balandier, 1963) e de reconquista de autonomia social, econômica e territorial. Distinguimos estes casos dos fenômenos sociais e interpretativos apresentados nas outras partes da coletânea, que mais correspondem à visão foucaultiana das microrresistências capilares inerentes às relações de poder (Foucault, 1976, p. 125-7), designadas, em contextos muito diversos, sob o rótulo de "resistência do dia-a-dia" (Scott, 1986, 1990), "resistência mimética" (Augé, 1989), "luta simbólica" (Comaroff & Comaroff, 1991, p.31), "elaborações resistentes" (Thomas, 1989; 1998, p. 164), "resistência cultural" (Gow, 1991, p. 291), ou, para restituir a profundidade histórica desta noção, pela inversão do seu foco, "aculturação antagonística" ao modo de Kroeber (1948 apud Sahlins, 1977b, p. 142, nota 28).

           Portanto, ainda que tal referência apareça, esporadicamente, nos textos da presente coletânea, como em muitos outros trabalhos de etnografia da visão indígena do contato na Amazônia nesta última década, podemos hoje dispensá-la, quanto mais não seja porque sua conotação de militância vicária se tornou deslocada em tempos de proliferação das organizações indígenas (Albert, 1997b). Além disso, já é tempo de nos livrarmos de uma vez por todas da noção de resistência, sobretudo, pelo efeito de realidade que ela parece conferir a seu oposto, ou seja, a suposição de existir algo como uma "submissão cultural".15 O fenômeno da "canibalização" do encontro colonial, que aqui nos interessa, situa-se, obviamente...















images/cover.jpg
PACIFICANDO O BRANCO

Cosmologias do contato '
. no Norte-Amazonico

ey Organizadores
Bruce Albert e Alcida Rita Ramos '

7
InefNSAOriciAL SP Bolit le dvalonplient

oL L RD UﬁéSﬁ





images/logos/openedition-books_300dpi.png
OpenEdit

© books








