[image: cover]

PERSPECTIVES CRITIQUES
Collection fondée par Roland Jaccard
et dirigée par Laurent de Sutter

Louis Althusser
ÉCRITS SUR L’HISTOIRE
1963-1986
Texte établi et annoté 
par G. M. Goshgarian
[image: ../Images/PUF.jpg]

ISBN 978-2-13-080771-1
ISSN 0338-5930
Dépôt légal — 1re édition : 2018, mars
© Presses Universitaires de France / Humensis
170 bis, boulevard du Montparnasse, 75014 Paris

« L’historicisme, c’est la politique à la traîne de l’histoire, la politique des communistes à la traîne de l’histoire bourgeoise. »
Louis Althusser, 
Note marginale sur une ébauche 
de sa présentation de son recueil Positions, 
le 23 avril 1976.

« Qu’est-ce que l’historicisme ? sinon l’expression philosophique de l’opportunisme politique, son point d’honneur et sa justification. »
Louis Althusser, 
Lettre aux camarades italiens 
du 28 juillet 1986.


G. M. Goshgarian exprime ses remerciements à Nathalie Léger (directrice générale de l’Institut mémoires de l’édition contemporaine, Imec) et à toute son équipe, et à François Boddaert, Jackie Épain, Luke Épain, Peter Schöttler et Laurie Tuller.


Note d’édition
par G. M. Goshgarian
À une demi-exception près, Louis Althusser n’a fait paraître aucun des textes sur l’histoire ici rassemblés : quatre petites notes précisant divers aspects de sa théorie du temps historique ; la réponse à une critique bienveillante de sa conception de la science de l’histoire, publiée par un historien marxiste de renom, Pierre Vilar ; la transcription d’une discussion informelle des prémisses d’une approche marxiste de l’histoire littéraire ; une définition de l’historicisme rédigée à la demande d’un journaliste philosophe soviétique ; le texte de ce qui semble avoir été une conférence ou un cours sur « Marx et l’histoire » ; et, au centre de ce recueil, une théorisation du capitalisme mondialisé intitulée Livre sur l’impérialisme, qui est aussi un des textes fondateurs du matérialisme de la rencontre althussérien.
Il s’agit d’ébauches et d’esquisses, de remarques orales qui auraient été lancées à l’improviste et enregistrées au petit bonheur la chance, de Notes destinées à un petit cercle d’initiés. Les manuscrits qui ont servi de base à leur publication ici sont tous disponibles dans les archives d’Althusser conservées à l’Institut mémoires de l’édition contemporaine (Imec) à Saint-Germain-la-Blanche-Herbe, près de Caen. À en juger par leur aspect physique, « Marx et l’histoire » est le seul de ces textes à avoir été vraiment remanié. Les manuscrits des huit autres inédits qu’on lira dans ce volume n’ont été que très légèrement retouchés, à la différence de la plupart des inédits althussériens parus de façon posthume ces vingt-cinq dernières années, dont bon nombre sont si fortement retravaillés qu’on peine, par endroits, à les déchiffrer. Au lecteur de décider si l’on peut en conclure au caractère secondaire de ces travaux mis au rencart par leur auteur. À son biographe1 de nous éclairer sur les circonstances contingentes de leur genèse, dont nous ne savons à peu près rien. Nous nous contenterons de fournir certaines informations sur l’état des manuscrits et leur datation, en ajoutant, pour le Livre sur l’impérialisme, une page ou deux sur la forme de publication à laquelle Althusser semble l’avoir destiné avant de le reléguer au tiroir, et, pour la réponse à Vilar, quelques mots sur l’histoire du dialogue inachevé entre les deux hommes.
La « conversation » sur la théorie de l’histoire littéraire qui ouvre ce recueil est, plus précisément, un monologue de plus de dix mille mots scandé à trois reprises par les questions d’un interlocuteur non identifié. L’évidence interne montre que ce discours date de 1963, bien qu’Althusser ait daté la transcription dactylographiée de 1965 en organisant ses archives. L’enregistrement n’a pas été inventorié à l’Imec et nous n’avons pu le retrouver, mais il n’y a pas lieu de s’inquiéter de cette absence d’un original : le document qui en tient lieu témoigne d’un effort pour reproduire les propos prononcés avec une fidélité scrupuleuse confinant au fétichisme. À preuve, ceux par lesquels il commence, rayés à la main et donc non repris dans notre édition : « c’est un peu con évidemment d’enregistrer un truc comme ça sans l’avoir préparé », remarque hors texte affichant un peu trop ostensiblement le caractère improvisé des réflexions ainsi recueillies pour qu’on la prenne au mot. Si la suite suggère qu’il s’agit, en fait, d’un discours soigneusement préparé du début à la fin et jusque dans ses détails, la coquetterie du coup d’envoi se prolonge dans un certain laisser-aller linguistique qui, inoffensif à l’oral, est, à longueur de pages, plutôt gênant à l’écrit. Sans lui ôter son caractère informel, nous avons donc pris certaines libertés éditoriales avec le texte de la transcription, notamment en en éliminant un nombre considérable de redites, de mots de remplissage, et autres tics de langage althussériens. Nous nous sommes aussi autorisé, en attendant l’éventuelle découverte de l’enregistrement, et dans la mesure où les quelques modifications manuscrites que porte la transcription ne sont pas de la main d’Althusser, à corriger un certain nombre de locutions énigmatiques sans doute attribuables à des erreurs de transcription. Lorsque de telles interventions éditoriales prêtent à discussion, elles ont été mises entre crochets, et la leçon de la transcription a été donnée dans une note de bas de page. Ainsi, nous avons substitué « a un statut » à « c’est-à-dire un refus », et, à « il pense que le mot est dans la chose », « il [Roland Barthes] pense que le beau est dans la chose », en donnant en note, dans les deux cas, la leçon rejetée. En revanche, le remplacement de « penser à un certain type d’histoire » par « penser un certain type d’histoire » n’a pas été signalé. La division du texte en chapitres, et leur titre sont de notre fait.
À part le peu de modifications qu’ils comportent, les manuscrits des quatre Notes ne présentent aucune particularité distinctive. La datation de celle qui semble être la plus ancienne, la « Note supplémentaire sur l’histoire », est incertaine. Althusser apporte des précisions sur la théorie de la temporalité historique élaborée dans l’une de ses deux contributions à Lire Le Capital2 ; on peut donc penser qu’il avait fait circuler cette Note parmi ses coauteurs après s’être remis, au début de 1966, de la dépression qui l’avait frappée à la suite de la parution de leur ouvrage collectif en novembre 1965. « Sur la genèse », daté du 22 septembre 1966 lors de sa rédaction, apporte une autre précision, matérialiste-aléatoire avant la lettre, à ce même concept de l’hétérogénéité du temps historique, en prenant comme point de départ une lettre althussérienne que, malheureusement, nous n’avons pu retrouver. « Comment quelque chose de substantiel peut-il changer ? » (le titre est de notre fait), daté du 28 avril 1970 lors de sa rédaction et ne comportant qu’une seule modification, d’une faute de frappe, présente l’aspect d’un tapuscrit mis au propre et destiné au typographe, ce qu’il n’était très certainement pas, car la publication de ce petit texte prophétique aurait probablement valu à son auteur, qui, à cette époque, était bien décidé d’y rester, son expulsion du Parti communiste français. « Sur l’histoire », daté du 6 juillet 1986, fut rédigé, d’une main chancelante, dans une clinique psychiatrique à Soisy-sur-Seine. Avec « Portrait d’un philosophe matérialiste3 », c’est l’une des toutes dernières réflexions philosophiques althussériennes.
« Sur la genèse » a fait l’objet d’une publication récente en ligne4. C’est également le cas du projet de réponse à Pierre Vilar, rédigée, probablement en 1972 ou en 1973 et parue en 2016 avec une version téléchargeable de la critique qui l’a provoquée : « Histoire marxiste, histoire en construction. Essai de dialogue avec Althusser5 ». Destinée, à l’origine, à prendre place dans un recueil que Pierre Nora et Jacques Le Goff feront éditer en 1974, cette critique fut préalablement publiée dans la revue des Annales6 à la demande « enthousiaste » de Le Goff, se souviendra Vilar presque quinze ans plus tard dans un entretien qui témoigne de l’esprit dans lequel Althusser rédigea sa réponse7. « Histoire marxiste... » « n’est pas un article “contre Althusser” : c’est un essai de dialogue avec. J’en ai montré le manuscrit à Althusser lui-même, qui m’a donné son accord pleinement : “Il y a là le point de vue d’un historien, me dit-il ; cet historien réagit devant l’accusation de ‘tomber dans l’historicisme’ ; et il me soupçonne un peu de ‘tomber dans le théoricisme’ ; d’un côté le philosophe, de l’autre un praticien de l’histoire ; Marx est peut-être le seul homme qui ait essayé d’être les deux : discussion utile !” J’observai, de mon côté, quand Le Goff me demanda l’article pour les Annales, que c’était la première fois, à ma connaissance, qu’elles imprimaient le nom d’Althusser, alors que la première chose qu’on me demandait, d’Athènes à Grenade, et de Lima à Berkeley, c’était : parlez-nous d’Althusser ! Pour une revue multidisciplinaire et “à la mode”, c’était paradoxal (ou alors trop explicable) ». Témoignage que la dédicace du tiré-à-part de l’article de Vilar, conservé dans les archives du philosophe, vient appuyer : « Pour Louis Althusser, qui a si gentiment compris mon intention, cette “attaque” qui est en réalité une défense commune. Affectueusement, P. Vilar8. »
Althusser a-t-il laissé le texte de son « projet de réponse » inachevé ? Ni l’aspect physique du tapuscrit ni son contenu ne le prouvent. On peut même se demander si, dans l’esprit de son auteur, ce petit écrit n’était pas destiné à paraître tel quel dans les Annales en 1973, à la suite de la critique de Vilar. Ajoutons que, si le dialogue public entre le philosophe et l’historien n’a pas eu lieu sur-le-champ, il s’est amorcé deux ans plus tard lors de la soutenance de thèse sur les travaux qu’Althusser présenta à l’université d’Amiens, devant une foule d’auditeurs et un jury dont Vilar était l’un des cinq membres9. Et rien ne nous interdit de déceler dans certaines pages du tout dernier Althusser, travaillant dans le silence qu’il s’imposa après avoir tué sa femme en 1980, une nouvelle tentative de dialogue avec l’historien des « problématiques conjoncturelles10 » – dialogue qui est peut-être voué à attendre une de ces « rencontres posthumes » dont parlait Althusser11 pour porter ses fruits.
« À Gretzky », qu’Althusser a daté, de sa main, du 20 janvier 1973, a connu un sort que ceux qui pensent que le matérialisme de la rencontre althussérien est né en 1982-1983 pourraient considérer comme surprenant. En 1988, une version de l’extrait de ce texte publié ci-dessous fut intégrée dans Filosofía y marxismo : Entrevista a Louis Althusser por Fernanda Navarro12, le petit livre qui annonça, moins de trois ans avant sa mort en octobre 1990, la résurrection du « dernier Althusser ». À l’occasion de sa traduction, ce chapitre a subi une métamorphose purement formelle, de sorte que sa parution ici ne peut pas être dite véritablement posthume, sans qu’on puisse affirmer que l’original ait fait, au sens propre, l’objet d’une publication du vivant de son auteur. Dans sa version originale de 1973, il se présente comme la réponse à une question et une seule, posée par un Soviétique du nom de Gretzky : « Qu’entendre par historicisme ? » Dans sa version de 1988, certaines affirmations de cette réponse sont devenues des questions, faisant d’un monologue professoral un dialogue animé. Par exemple, l’observation d’Althusser : « Bien entendu, le relativisme absolu étant intenable (car à la limite on ne peut même pas l’énoncer, Platon l’avait bien objecté) » de « À Gretzky » est mise, quinze ans plus tard, dans la bouche de Navarro, où elle prend un tour interrogatif : « En fait, le relativisme absolu est intenable, n’est-ce pas ? Platon lui-même l’avait bien objecté, car à la limite on ne peut même pas l’énoncer ». L’échange ainsi fabriqué constitue le quatrième et dernier chapitre de l’Entrevista13. Ce chapitre n’ayant pas été inclus dans la version française de l’interview espagnole publiée en 1994 dans le recueil Sur la philosophie14, il nous a paru intéressant de le présenter au public francophone dans sa langue d’origine et sous sa forme originale. À la suite de Navarro, nous n’avons pas repris la seconde moitié de « À Gretzky », sur l’humanisme marxiste de Lucien Sève et sur le structuralisme comme « philosophie spontanée de savants » : elle ne contient rien qu’Althusser n’ait pas dit mieux ailleurs.
« À propos de Marx et l’histoire » a suivi le parcours de l’inédit althussérien type. Le texte a connu trois versions successives. L’état le plus ancien, dactylographié, porte bon nombre de modifications manuscrites. Celles-ci ont été intégrées dans une deuxième version remaniée et retapée à la machine, puis modifiée à la main à son tour. Cette deuxième version a ensuite été photocopiée et légèrement retouchée à la main, pour aboutir dans la chemise dont nous l’avons sortie quarante ans plus tard. Il est possible, toutefois, que l’une des deux premières versions du texte ainsi enseveli par son auteur ait trouvé des auditeurs, sinon des lecteurs : un rappel qui fait partie intégrante du texte dactylographié prend la forme – « lire p. n » – dont Althusser se servait habituellement lorsqu’il comptait citer, pendant un cours ou une conférence, un passage qu’il ne voulait pas recopier. Datée du 5 mai 1975, cette version porte aussi, sur sa première page, un mot manuscrit difficilement lisible qui pourrait être le toponyme Gien ou Giens (ou autre chose). Ce mot disparaît dans les versions postérieures, tout comme le rappel « lire p. 192 », qui se trouve remplacé par une référence bibliographique. Il semble donc que « À propos de Marx et l’histoire » soit le texte d’une conférence qu’Althusser avait, à un moment donné, envisagé de faire éditer sous une forme ou une autre. Nous avons établi notre édition de cette conférence présumée sur sa version la plus récente, elle aussi datée du 5 mai 1975, en donnant dans des notes de bas de page les variantes les plus intéressantes se trouvant dans les versions antérieures.
L’inédit qui domine le présent recueil a ses origines dans un texte intitulé « Sur la crise finale de l’impérialisme » « écrit dans le train entre Bologna et Forli le [blanc] juillet 1973 », selon une note qu’Althusser griffonna sur l’une de ses quatre versions manuscrites et compléta par la suite, en datant ces pages difficilement lisibles du 9 juillet. Peu de temps après, il se propose de faire de ce travail en cours l’Introduction à un petit ouvrage provisoirement et inélégamment intitulé « Qu’est-ce que l’impérialisme : vers la crise finale de l’impérialisme », comme en témoigne une lettre qu’il adresse à Étienne Balibar le 19 juillet pendant un séjour en Bretagne. Les différents chapitres auxquels ce projet de livre donne lieu se matérialisent alors à une vitesse telle qu’il faut croire que leur auteur les avait rédigés mentalement avant de les coucher sur le papier, ce qu’il suggère à sa manière dans une lettre envoyée à Franca Madonia de Paris le 15 août : « J’ai à écrire deux ou trois choses capitales au point de vue théorique et politique, je les ai dans la tête […]15. »
À cette date, il avait déjà rédigé, au sens propre, deux des dix chapitres ou sous-chapitres qu’il allait produire avant d’abandonner son projet : « Sur le rapport des marxistes à l’œuvre de Marx16 », daté du 14 août, et un autre, non repris ici, écrit à la fin du mois de juillet. Tout le reste du Livre sur l’impérialisme tel que nous l’avons prend forme entre le 17 août, date à laquelle son auteur se met à la rédaction de « Qu’est-ce qu’un mode de production ? », et, probablement, fin août, ce qui semble être la plus récente des quatre versions de l’Avertissement portant la date du 29 août. Dès leur rédaction, Althusser soumet certains chapitres de son manuscrit au jugement de ses proches : Yves Duroux, Étienne Balibar, Emmanuel Terray, Hélène Rytmann. Balibar, Terray et Rytmann, sa compagne, lui fournissent des commentaires écrits conservés dans ses archives, dont celui de Terray, daté, confirme la datation althussérienne du texte.
Ces chapitres n’ont pourtant pas été modifiés à la lumière des critiques que le philosophe a pu recueillir : ils existent dans une seule version qui n’a subi quasiment aucune modification, à l’exception de celles, innombrables, effectuées au cours de la frappe. Il en va de même de tout le reste du corps du texte. Le manuscrit qui a servi de base à notre édition du Livre sur l’impérialisme (la version définitive du titre) est donc, en grande partie, un premier jet, un « livre » auquel son état d’inachèvement et la diversité des problèmes abordés donnent plutôt l’allure d’un recueil d’articles, dont le rapport à la question de l’impérialisme ne saute pas toujours aux yeux. Althusser était lui-même bien conscient du caractère décousu du texte qu’il était en train de jeter sur le papier, un « feu continu sur toutes sortes d’objectifs possibles », selon une auto-évaluation des premiers chapitres qu’il partagea avec Emmanuel Terray le 19 août. Il envisageait même, à ce stade de son travail, d’en faire deux ouvrages distincts, dont l’un, écrit-il à Terray dans une lettre accompagnant l’envoi d’une photocopie de « Qu’est-ce qu’un mode de production ? », serait « très ordonné et pédagogique », et « plus petit » que l’autre.
Il est probable que le livre « pédagogique », au moins, était destiné, dans son esprit, à prendre place dans une nouvelle collection que les éditions Hachette lui avaient peu de temps auparavant proposé de créer – proposition qu’Althusser appelait de ses vœux, en partie parce qu’il était persuadé que François Maspero, pour lequel il dirigeait une collection, « Théorie », qui avait accueilli ses propres textes depuis 1965 et aussi ceux de bon nombre de ces collaborateurs, était en perte de vitesse. Le « principe » de la nouvelle collection, « Analyse », était déjà « acquis » avant la fin de l’été, selon une lettre que son futur directeur adressa à Renée Balibar le 28 août. Les ouvrages qui allaient finalement y paraître avaient été mis sur le métier longtemps auparavant : deux dont Renée Balibar elle-même était la principale auteure, et un recueil, Éléments d’autocritique17, dont Althusser avait rédigé le texte principal éponyme en été 1972 et l’autre en juin 1970. La « chose si importante sur l’impérialisme18 » n’a pas eu le temps de les rejoindre. Quelques mois après la parution de ce recueil chez Hachette en automne 1974, cette seconde et dernière collection althussérienne cessa, essentiellement parce que son directeur refusa, en janvier 1975, de s’engager « à n’animer, que ce soit seul ou en collaboration, aucune collection d’ouvrages qui serait de nature à faire concurrence directe » à « Analyse » – autrement dit, d’« abandonner François Maspero et de passer à un éditeur bourgeois », pour citer les termes de plusieurs communiqués semblables diffusés dès octobre 1973, selon Maspero, « dans la presse de province contrôlée par Hachette19 ».
Cette mésaventure éditoriale a-t-elle mis un coup de frein fatal au projet d’un Livre sur l’impérialisme ? Ou son abandon était-il dû à la dépression dévastatrice dont les signes avant-coureurs s’étaient manifestés pendant, ou sous forme de, sa rédaction frénétique, imposant un « ralentissement20 » dans les derniers jours d’août avant de le rattraper et de le conduire à la clinique psychiatrique un mois plus tard ? Était-ce l’hétérodoxie matérialiste-aléatoire de ce texte, au final très peu pédagogique, qui rendait inopportune la poursuite du projet après le rétablissement du philosophe en 1974 ? Était-ce le risque politique qu’il encourrait en menant une attaque intransigeante, découlant de ce matérialisme hétérodoxe, contre la théorie de l’impérialisme qui avait alors cours dans le Parti communiste français ? Ou Althusser s’était-il simplement aperçu du fait que son Livre était si peu « ordonné » qu’il n’avait d’un livre que le nom, et qu’il valait donc mieux intégrer ses diverses parties, en les remaniant, dans d’autres ouvrages à venir – tâche à laquelle il s’est attelé, dans un sens, dans la deuxième moitié des années 1970 ?
Quels que furent les motifs de sa décision, il a laissé le Livre sur l’impérialisme au fond d’un tiroir. En le sortant de ses archives quarante-cinq ans plus tard, nous n’avons pas essayé de lui imposer l’unité et la cohérence qui lui font manifestement défaut, à ceci près que nous en avons retranché certains chapitres ou sous-chapitres, dont on peut penser qu’ils auraient été relégués au « petit livre pédagogique » de la collection « Analyse » – plus précisément, d’une « série » théorético-politique de cette collection qui se serait destinée aux militants du Parti communiste français et d’autres partis et mouvements de gauche21. Disons un mot, pour conclure, de ces textes que nous avons exclus du Livre sur l’impérialisme.
Il s’agit, en premier lieu, de ceux qui développent une réfutation de la doctrine économique qui avait la faveur de la direction du PCF depuis le milieu des années 1960. Prenant, selon Althusser, comme point de départ ou comme prétexte une mésinterprétation de la thèse léniniste selon laquelle le capitalisme des monopoles, et donc l’impérialisme étaient l’« antichambre du socialisme », cette théorie du « capitalisme monopoliste d’État » constituait, à ses yeux, une perversion historiciste du marxisme et, partant, une rationalisation théorique du réformisme et de l’opportunisme qu’il combattait à l’intérieur de son Parti depuis quinze ans. Si nous n’avons pas repris ces textes, ce n’est pas parce qu’ils auraient perdu de leur intérêt à l’époque de la « mondialisation » – au contraire –, mais pour faciliter un projet de publication en cours visant à les regrouper avec d’autres inédits althussériens portant plus particulièrement sur des questions économiques. En attendant sa réalisation, le lecteur trouvera une excellente présentation de la critique althussérienne de la théorie du capitalisme monopoliste d’État dans un ouvrage posthume datant de 1976, Les Vaches noires. Interview imaginaire22.
Nous avons également écarté une page sur la plus-value absolue, une autre sur la conception gramscienne de l’hégémonie et un écrit de quelques pages sur le rôle des sciences et des techniques dans le capitalisme, tous trois ayant plutôt le caractère de notes que de textes continus, ainsi que l’Introduction, écartelée entre les différentes versions inachevées qu’Althusser aurait sans doute voulu synthétiser, mais que nous ne nous sommes pas autorisé à synthétiser à sa place. Quant à l’Avertissement, nous en avons repris la version qui semble être la plus récente, en laissant les autres de côté.
Les inadvertances de plume et les erreurs de ponctuation et d’orthographe ont été rectifiées. En particulier, l’orthographe de certains mots écrits parfois avec une majuscule, parfois avec une minuscule a été standardisée.


ÉCRITS SUR L’HISTOIRE


[Une conversation 
sur l’histoire littéraire]

(1963)


La question qui est en cause est celle d’une voie directe, qui ne passe pas à travers les encombrements idéologiques, vers une problématique de l’histoire littéraire en tant que telle.

Comment est-ce qu’on peut formuler ça ? On peut partir du concept qui est accepté, qui est reçu, qui est le concept de l’histoire littéraire. Il y a deux termes là-dedans : il y a histoire, et il y a littéraire. Il faut savoir ce que c’est que ce type d’histoire, et s’il est possible, en quoi il consiste, c’est-à-dire quels sont les concepts qui permettent de le penser et de l’énoncer.

La première des choses, c’est évidemment de distinguer l’histoire de la chronique, parce qu’une chronique n’est pas une histoire. On peut dire que la plupart des histoires littéraires qui existent actuellement sont des chroniques littéraires déguisées qui ont pour alibi ou pour prétexte un objet réel, mais qui n’est pas celui de l’histoire au niveau auquel l’histoire littéraire est entendue et visée en fait par celui qui la fait.

On peut peut-être même le voir tout de suite.

Qu’est-ce que c’est que la chronique ? C’est un type qui raconte des événements qui se sont produits. La chronique, c’est un récit où un type dit : « J’étais là et il s’est passé ça, puis après il s’est passé autre chose ». Ou bien un type raconte ce que d’autres ont vu. De toute manière, la chronique est une suite de témoignages, soit de témoignages personnels de celui qui raconte, soit de témoignages personnels de témoins qu’il a entendus et qui lui ont raconté ce qu’ils ont vu. Une fois mise en forme, la base de la chronique, c’est la chronologie, c’est le temps, chronos… Le concept d’une chronique est la continuité du temps. Continuité d’ailleurs plus ou moins arbitraire, parce qu’en fait, elle est divisée. Le temps des témoins est le temps de la vie ordinaire : c’est le temps des années, le temps du calendrier. Ça peut être aussi le temps qui est rythmé par un certain nombre d’événements considérés comme essentiels pour l’individu en question. Par exemple, il peut superposer au temps des années le temps de ses propres histoires personnelles : son mariage, ses maladies. (Voilà une chose à faire sur Montaigne pour voir quelle est la superposition chez Montaigne du temps officiel, du temps de tout le monde, et puis de son temps à lui – de l’histoire de ses voyages.)

C’est la forme extérieure de la plupart des histoires littéraires classiques. (Je ne parle pas des nouvelles tentatives de critique littéraire du type Richard23 et autres.) Quelqu’un raconte ce qui s’est passé et la structure fondamentale du récit est celle de la chronologie, avec des rythmes évidemment spécifiques qui peuvent être soit simplement le rythme des années, des mois qui se succèdent, soit le rythme des événements importants de la vie du type. Ce n’est pas pour faire une déduction à partir de la chronique d’une histoire psychologique ou d’une histoire biographique du type, mais il est évident qu’il y a une continuité immédiate entre la chronique, l’histoire littéraire comme chronique d’une part, et l’histoire littéraire comme biographie littéraire d’un individu.

Alors le problème se pose de savoir quel rapport il y a entre ce qu’il a écrit d’abord et ce qu’il a écrit après, de savoir s’il y a des œuvres de jeunesse et des œuvres de maturité, de savoir s’il y a des conversions, etc. Mais enfin tout cela se situe de toutes les façons dans un temps qui a pour présupposition d’être un temps continu, celui de la chronologie – soit extérieure, sociale, soit ce qui dans la chronologie commune à tous les hommes correspond à la chronologie de la biographie de tel individu particulier.

C’est là-dessus que se greffe – évidemment pas forcément par déduction logique, mais par l’utilisation d’apports extérieurs, de concepts extérieurs, psychologiques et autres – tout ce qu’on peut appeler le fond de son dernier concept, utilisé par l’histoire littéraire actuelle (classique, j’entends), et qui consiste au fond à essayer de rendre compte d’un devenir à partir des événements qui scandent l’existence d’un individu qui s’est trouvé se mettre un beau jour à écrire, à écrire, à écrire… et qui est connu comme tel, sans réfléchir le fait qu’on réfléchit essentiellement sur un individu qui est reconnu historiquement comme tel. C’est-à-dire qu’on considère qu’au fond, tout le monde pouvait devenir écrivain, et que les individus qui le sont devenus sont simplement des types qui ont eu de la chance par rapport aux autres.

C’est ce qui permet d’ailleurs au critique littéraire de considérer qu’avec un peu de chance, il aurait pu être l’auteur qu’il est en train d’expliquer ! En fait, ça donne grande sécurité de considérer qu’au fond, si Chateaubriand est devenu ce qu’il était, eh bien, c’est parce qu’il a été jeté dans l’exil ; ou bien si Flaubert est devenu ce qu’il est devenu, c’est parce qu’il a eu une enfance épouvantable. Alors le type qui a eu une enfance heureuse, il se console.

C’est très schématique. Mais enfin, par ce moyen-là, par le moyen de la chronologie biographique de l’auteur dont l’historien de la littérature raconte l’histoire, s’établit une espèce de contact personnel direct entre l’historien et l’écrivain dont il raconte l’histoire. Ils communiquent immédiatement, parce qu’ils sont nés tous [les deux]24, puis ils se sont mis un jour à écrire tous [les deux] : l’historien de la littérature aussi s’est mis à écrire un jour. Alors ils se retrouvent en compagnie.

Seulement, il y a une petite différence. C’est que l’écrivain écrit mieux que l’historien de la littérature. Et puis ils n’ont pas le même objet. Ça, c’est une petite différence dont il faudra rendre compte.

Je crois que c’est quand même le fond commun de la structure de la problématique en histoire littéraire. Il peut y avoir des tas de variations : la psychologie de l’individu ou sa biographie psychologique peut être conçue de manières très différentes. On peut chercher avec Guillemin25, par exemple, toutes les histoires, plus ou moins, en pensant que c’est en elles que réside le secret de la biographie de Rousseau, etc. Ou bien ne pas les chercher. On peut s’en tenir simplement à tel ou tel épisode ; on peut fouiller plus ou moins, on peut mettre les mains dans les tripes ou bien rester à la surface.

Ça aussi a pu être changé par l’apport des techniques psychologiques nouvelles, en particulier par les concepts psychanalytiques. Il faudrait voir ce que Mauron26 en fait, parce qu’il est très possible que les concepts de Mauron ne soient pas exactement des concepts psychanalytiques27… parce qu’ils sont pris comme étant des concepts pouvant rendre compte d’une biographie.

Dans ce sens-là, les concepts psychanalytiques sont l’équivalent de concepts psychologiques chez ces gars-là. Lorsque Mauron explique que Mallarmé a donné telle forme à tel vers, [en faisant] intervenir un certain nombre de concepts psychanalytiques, ces concepts psychanalytiques sont à double entrée, ou plutôt à une entrée et à une issue. L’entrée, c’est la vie du gars, c’est ce qui lui est arrivé, c’est une interprétation psychanalytique de la biographie du type. La sortie, c’est la présence des structures psychanalytiques dans le comportement littéraire du gars. Ce n’est pas la même chose. Parce que, évidemment, Mauron, en l’espèce, néglige quelque chose de fondamental : c’est que tous les comportements psychanalytiques chez tous les individus donnent lieu à des manifestations, mais seules les manifestations de certains individus sont considérées comme des valeurs esthétiques.

Je dirais alors la chose suivante : c’est qu’on a, d’un côté, l’histoire littéraire, qui est conçue avec, comme soubassement, une conception de l’histoire. Parce que quand on parle d’histoire, il faut savoir ce qu’on met derrière ce mot. À la limite, c’est une conception de l’histoire comme chronique, c’est-à-dire comme chronologie, qui peut être alors, comme chronologie, soit la chronologie des productions littéraires purement et simplement, soit la chronologie de l’autobiographie du type, avec recherche d’explications de ce côté-là. Ou alors, à l’autre extrême, parce qu’évidemment cette chronologie-là ne rend pas compte du fait qu’il s’agit d’une œuvre littéraire, puisque l’apparentement entre la critique nouvelle et son objet se pose sur le fait qu’ils sont tous les deux une autobiographie, qu’ils ont donc le même rythme de développement. Ça aboutit sur le fait que l’un écrit une œuvre que l’autre commente, mais que celui qui écrit pour commenter l’œuvre du premier ne sera jamais commenté comme l’œuvre du premier.

Donc il y a une [échelle] de valeurs entre les deux. Cette différence de niveau, le critique n’en rend pas compte. Il est obligé de chercher une compensation, et c’est pourquoi, enfin, toute l’histoire littéraire qui se présente comme chronologie, peut-être psychologique ou même sociologique, est obligée de chercher une compensation dans une esthétique non historique, inévitablement : c’est-à-dire dans une théorie de ce qu’est le spécifique de l’objet d’art, de l’objet littéraire comme tel. Par là, on est renvoyé, inévitablement, à l’autre concept qui est dans le terme d’histoire littéraire, au littéraire comme texte, c’est-à-dire à l’objet littéraire, ce qui fait qu’un objet comme objet littéraire n’est pas un objet de consommation courante. Un objet littéraire n’est pas un article de journal, n’est pas un prospectus de réclame pour un balai-brosse, etc. Ça a une autre dignité. Alors la théorie de la différence spécifique de l’objet littéraire comme tel entraîne nécessairement une esthétique.

C’est-à-dire que, dans la conception classique de l’histoire littéraire, on a nécessairement, premièrement, une histoire littéraire avec une conception de l’histoire qui au fond ramène l’histoire à la chronique. Elle est tout à fait impuissante à rendre compte à son niveau du fait qu’un individu qui a une vie comme tout le monde, et qui vit dans un temps qui se déroule comme tous les temps, à un moment donné devient l’auteur d’une œuvre dite littéraire. Et d’un autre côté, on a une esthétique de compensation, on a une rallonge, inévitablement, pour rendre compte de ce dont l’histoire chronique ne rend pas compte.

Ça, c’est le domaine de la philosophie. Toute l’histoire littéraire va nécessairement avec une idéologie de l’esthétique, une idéologie, latente ou explicite, qui est son complément nécessaire. On n’a pas d’historien de la littérature qui a un moment donné ne s’arrête devant le caractère esthétique de l’œuvre d’art comme devant le sacré, [pour] en esquisser une théorie : qu’il soit platonicien, qu’il soit hégélien, qu’il soit tout ce qu’on voudra. (En général, les hégéliens sont un peu plus conséquents, parce qu’ils essaient de foutre l’esthétique dans l’histoire même ; mais la plupart du temps, les types s’arrêtent devant ce sacré, ce monstre sacré qui est le fait même de l’existence de la modalité esthétique de l’objet qu’ils étudient.)

Ce sacré, c’est, par exemple, l’histoire d’un dieu qui se fait homme – ce n’est pas une comparaison, c’est une application réelle. Eh bien, le sacré, ça commence dès la naissance. L’historien de la littérature esthétique comme telle rencontre la modalité esthétique de son objet dès la naissance. D’où toute une esthétique de la création esthétique. À peu près « petit enfant deviendra grand si Dieu lui prête vie ». Comme le petit enfant est Dieu lui-même, il se prête vie à lui-même. Alors ça continue, c’est-à-dire qu’après sa naissance, il se développe et connaît toutes sortes d’avatars, il connaît toutes sortes de malheurs, y compris la passion. [Et puis] c’est terminé. Et tout ça est esthétique.

Autrement dit, on a des catégories esthétiques : de la création esthétique, de la passion esthétique, de la souffrance esthétique, de la mort esthétique. Cette pseudo-histoire esthétique n’est jamais que la projection de catégories esthétiques, c’est-à-dire d’une idéologie de l’esthétique dont l’historien littéraire cherche les traces dans l’histoire sensible du monde, comme les théologiens qui cherchent la trace du Christ, du Dieu fait homme dans l’histoire concrète de l’humanité.

Ça se passe du côté de l’Ancien Testament, du Moyen Orient, etc. Pourquoi ça se passe là-bas ? C’est comme ça, et puis, c’est tout. Le problème se retrouve à l’envers : pourquoi est-ce que le sacré de l’esthétique, l’esthétique comme telle, se trouve s’être incarné tel jour dans tel individu, qui un beau jour, en état de transe, a été le siège d’une création esthétique ? Pourquoi est-ce que le crémier du coin n’aurait pas droit lui aussi à la création esthétique ?

Évidemment, tout cela suppose qu’il y a des types qui sont en rapport avec ce monde de la réalité esthétique comme telle, qui excellent on ne sait pas trop pourquoi, tout simplement parce qu’ils sont effectivement des écrivains. C’est-à-dire que le fait qu’ils soient des écrivains n’est absolument pas réfléchi.

L’esthétique comme structure : Roland Barthes

Cette esthétique elle-même peut être l’objet de différentes variations, différentes thématiques, etc. De toute façon, son présupposé fondamental, c’est que c’est de l’esthétique, c’est un objet esthétique. Pour prendre un exemple : les théories critiques modernes, type Richard ou bien plus du côté de Barthes28, la biographie, ils s’en foutent. C’est-à-dire, la chronique individuelle de l’auteur, ils s’en foutent ; la chronique historique du temps, ils s’en foutent. Il se foutent en général de l’histoire. Ils s’intéressent à l’œuvre.

Mais dans l’œuvre, ils s’intéressent à quoi ? Ils s’intéressent à ce qu’on peut appeler la structure esthétique de l’œuvre, à l’esthétique qui est pensée comme structure. Si on demande, par exemple, où un type comme Barthes se situe : il se dit structuraliste, bien entendu, mais en fait, à quoi a-t-il affaire ? Il a affaire à l’œuvre d’art comme objet esthétique. Il ne se pose pas du tout la question : comment se fait-il que telle œuvre soit considérée, qu’elle existe, comme objet esthétique ? C’est-à-dire qu’il ne se pose pas du tout la question du phénomène culturel de l’objet esthétique comme tel. Il s’interroge simplement sur ce qu’il appelle les structures. C’est-à-dire qu’au lieu de faire une esthétique de type platonicien, il définirait un [beau]29 en soi, etc.

C’est très schématique, mais en gros, cela revient à cela. Il pense que – là, il est aristotélicien, si on veut – il pense que le beau est dans la chose même, que la structure du beau, enfin la structure platonicienne du beau, est inscrite dans la chose même, et pas en dehors de la chose. Elle est dans l’œuvre. Alors la lecture des structures, le dégagement des structures de l’œuvre, c’est pratiquement la lecture de l’esthétique comme telle : l’esthétique n’est plus à ce moment-là une idéologie de la transcendance du beau par rapport à l’œuvre d’art. C’est une lecture de l’immanence des structures du beau, des structures esthétiques dans l’œuvre même.

C’est très important, parce que...







OEBPS/Images/cover.jpg
Sttt dd
Lttt
ettt
eemecenwes cmmaves

oooooo

LA A R R B B B N J
LR J LE B B J
LR LR
LR -
LR R

L

L B .- »

.- " " » LR

- " " » .- »

O .-

T . "

LR B R
éest
 SUR

L B B

~LOUIS ALTHUSSER

I
-
B
.
.
-
-
.
.
.

L

L'HISTOIRE

---------------

~ (1963-1986)





OEBPS/Images/PUF.jpg





