
[image: Couverture : Gwénaële Calvès, Territoires disputés de la laïcité (44 questions (plus ou moins) épineuses), Presses Universitaires de France/Humensis]


 [image: Page de titre : Gwénaële Calvès, Territoires disputés de la laïcité (44 questions (plus ou moins) épineuses), Presses Universitaires de France/Humensis]



 
  
    ISBN 978-2-13-080286-0

    Dépôt légal – 1re édition : 2018, février

    © Presses Universitaires de France / Humensis

      170 bis, boulevard du Montparnasse, 75014 Paris

    Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo.

  

Liste des abréviations
	AJDA
	Actualité juridique. Droit administratif

	CA
	Cour d’appel

	CAA
	Cour administrative d’appel

	CC
	Conseil constitutionnel

	CE
	Conseil d’État

	CEDH
	Cour européenne des droits de l’homme

	CGET
	Commissariat général à l’égalité des territoires

	CJUE
	Cour de justice de l’Union européenne

	CNCDH
	Commission nationale consultative des droits de l’homme

	DDD
	Défenseur des droits

	Halde
	Haute Autorité de lutte contre les discriminations et pour l’égalité

	HCI
	Haut Conseil à l’intégration

	QPC
	Question prioritaire de constitutionnalité

	TA
	Tribunal administratif






Introduction
Dans l’imposante production éditoriale consacrée à la laïcité, les analyses historiques, philosophiques et sociologiques se taillent la part du lion. Depuis quelques années, les tables des libraires croulent aussi sous le poids des ouvrages qui développent une défense et illustration du principe de laïcité, ou qui dénoncent sa mise en œuvre (« catho-centrée », dévoyée, antireligieuse, ou « islamophobe » – les angles d’attaque ne manquent pas).
Les juristes, tout compte fait, sont assez peu présents dans ce concert. On peut s’en étonner, car les conflits autour de la laïcité font naître une « demande de droit » de plus en plus pressante.
Ce livre en témoigne.
Il est construit autour de quarante-quatre questions adressées à l’auteur par des personnes réellement confrontées à des problèmes d’interprétation du droit de la laïcité. Il ne s’agit donc pas de questions inventées de toutes pièces dans un but pédagogique (pour écrire un B-A BA de la laïcité) ou à des fins pratico-pratiques (pour produire un Laïcité, mode d’emploi). Ceux qui ont formulé ces questions n’avaient besoin ni d’être initiés aux règles élémentaires du droit de la laïcité ni de résoudre des problèmes concrets : c’est dans une démarche de questionnement et de réflexion qu’ils étaient engagés. Ils connaissaient parfois la réponse à la question qu’ils posaient, et recherchaient en fait des arguments juridiques pour conforter leur position. Il leur est aussi arrivé de soupçonner que la question posée est une question ouverte, à laquelle le droit n’a pas (ou pas encore) apporté de réponse ferme. La confirmation – ou le démenti – de cette intuition a quelquefois donné lieu à de vives discussions.
Les questions portent en effet, pour beaucoup d’entre elles, sur des situations incertaines, des « territoires disputés » de la laïcité, disputés parce que théâtre d’un affrontement entre ceux qui soutiennent qu’ils relèvent du champ d’application de la laïcité, et ceux qui prétendent le contraire. Le souci intrinsèquement politique qui sous-tend ces questions auxquelles on a tenté d’apporter des réponses, c’est celui d’assigner au principe de laïcité sa juste place.
Cette préoccupation majeure s’explique par le contexte dans lequel ces questions ont été formulées.
Le contexte politique immédiat est celui des massacres commis au nom de Dieu, en janvier 2015, par des fanatiques français se réclamant de l’islam. Les pouvoirs publics ont immédiatement lancé un vaste programme de « réarmement moral » autour des idéaux et des principes républicains, dont l’oubli ou le mépris étaient perçus par eux comme une des causes de la catastrophe. Une « grande mobilisation de l’École pour les valeurs de la République » fut lancée quinze jours à peine après le 7 janvier1. Le 6 mars, le gouvernement annonçait un train de mesures en faveur de l’égalité et de la citoyenneté, baptisé La République en actes2.
Chacun sait que des « actes », il n’y en eut pas beaucoup. Mais le mot d’ordre d’explication et de transmission des « valeurs de la République » a bel et bien été suivi d’effets. De nombreuses administrations et collectivités locales se sont mobilisées pour former leurs agents et partenaires, la laïcité occupant une place de choix dans cette entreprise pédagogique menée à très grande échelle.
Le plan de formation Valeurs de la République et laïcité animé, en 2016 et 2017, par le Commissariat général à l’égalité des territoires (CGET) est une des manifestations les plus abouties de cet effort collectif. Le dispositif s’étage sur trois niveaux : plusieurs centaines de personnes habilitées par le CGET forment, dans toutes les régions de France, des formateurs qui, à leur tour, animent auprès d’acteurs « de terrain » des formations à l’histoire et au droit de la laïcité.
C’est de ce dispositif qu’ont surgi nos quarante-quatre questions, et c’est ce qui explique leur caractère (souvent) épineux.
Le plan du CGET est en effet destiné à des professionnels qui évoluent dans des secteurs où le principe de laïcité suscite, peut-être plus qu’ailleurs, une grande méfiance et même de fortes réticences. Il s’agit des acteurs de la politique de la Ville, et du domaine « Jeunesse et Sports ». Sont concernés les différents métiers du travail social, de l’animation socioculturelle, du sport, ou encore de l’éducation populaire. Le monde associatif est très présent dans ces secteurs ; ses bénévoles et salariés figurent en nombre dans les rangs des formateurs du plan Valeurs de la République et laïcité, et parmi ses destinataires finaux.
Le plan de formation du CGET est donc directement en prise avec des personnes plus jeunes, plus défavorisées, plus souvent immigrées ou issues de l’immigration, et plus largement exposées au « fait religieux » que le reste de la population française. L’instrumentalisation du principe de laïcité à des fins d’exclusion – principalement des musulmans – les frappe de plein fouet. Elle crée un terreau fertile pour le développement d’une contre-instrumentalisation : « Vous voyez bien ! La laïcité est l’arme de ceux qui veulent discriminer les musulmans, nous imposer une société sans dieu, nier notre identité3. » Beaucoup sont convaincus que la proposition centrale du régime laïque, « la religion est une affaire privée », signe une volonté d’éradication dans la société civile de toute marque d’adhésion individuelle à un culte, ou de toute pratique cultuelle individuelle et collective. La religion serait confinée à la sphère intime, les communautés religieuses renvoyées aux caves ou aux catacombes. Dans cette dichotomie mortifère entre le privé (identifié à la sphère intime) et un « public » hypertrophié, la société civile, où les individus s’organisent pour produire, échanger, s’associer et se rencontrer, a tout simplement disparu. La « laïcité » est le bélier qui l’a réduite à néant.
Il est certain que cette vision des choses est alimentée par des discours politico-médiatiques qui prônent, ou présentent comme acquise, la neutralisation confessionnelle des grands points d’ancrage et de structuration de la société civile : les entreprises, les commerces, les associations, les lieux de sociabilité, et même la rue. Il est nettement plus aventureux de soutenir que ce discours reflète une invasion effective de la société civile par le droit de la laïcité.
Les formateurs du plan « laïcité » du CGET sont interpellés sur toutes ces questions par les personnes auxquelles ils s’adressent. La distinction public/privé les concerne aussi très directement, car leur domaine d’activité recoupe en grande partie ce qu’on appelle le « tiers-secteur », cette interface entre le secteur marchand et le secteur public. Ils exercent des activités d’intérêt général, et sont engagés dans un partenariat plus ou moins étroit avec les pouvoirs publics, dont ils dépendent financièrement dans leur immense majorité.
Est-il « public » ou « privé », le champ d’action de l’association qui gère un foyer de jeunes travailleurs, un centre social, une crèche, une école privée confessionnelle ? Et l’association qui met ses bénévoles à la disposition de l’administration pour animer des activités périscolaires, rendre visite à des détenus ou des malades hospitalisés, tenir des permanences de conseil juridique ou d’orientation professionnelle, à quel droit est-elle soumise dans l’exercice de ses missions ?
Pour l’application des règles qui découlent du principe de laïcité de la République, ce secteur intermédiaire est depuis plusieurs années qualifié de « secteur flou », ou de « zone grise ». Le droit y est incertain : aucun texte ne s’impose de manière indiscutable, aucune juridiction suprême n’est venue trancher un certain nombre de problèmes qui restent livrés à des conflits d’interprétation parfois très virulents.
Les questions qui forment la matière de ce livre reflètent ce sentiment d’insécurité juridique. On trouvera peut-être que l’obsession pour ce qui « fait signe » vers le religieux, et notamment l’abondance des questions relatives au port du foulard islamique (ou « voile », ou « hijab »), est l’expression d’une névrose ou d’une phobie collective. C’est tout l’inverse. Il faut y voir l’expression de ce que Jean Rivero, à une époque où les catholiques étaient, dans la fonction publique, la cible d’une forme de « traque du signe », avait appelé un « scrupule de laïcité »4. Scrupule, ici, du formateur qui n’est pas un juriste professionnel, et qui a à cœur de ne pas se tromper dans la manière dont il présente les règles applicables. Scrupule de l’agent public ou du militant associatif, qui ne s’est pas engagé dans l’aventure du plan de formation « laïcité » pour se faire le propagandiste d’une doctrine officielle dont il réprouverait le contenu.
Dans ce tiers-secteur où la ligne de démarcation entre sphère publique et société civile est de plus en plus floue, les questions formulées par les professionnels, on va le voir, s’inscrivent dans deux registres de préoccupations distincts. D’abord, identifier les contours de la « sphère publique » où le principe peut à bon droit être opposé – fût-ce avec des nuances – à l’exercice de la liberté de religion dans toutes ses composantes. Ensuite, délimiter une sphère d’autonomie pour les associations, emblèmes (aussi subventionnées soient-elles, et indépendamment de l’étroitesse de leurs liens avec la sphère publique) de la faculté d’auto-organisation de la société civile.
Ce double questionnement ne se comprend que dans le contexte des mutations qui affectent aujourd’hui le principe de laïcité, mutations dont il nous faut commencer par prendre la mesure.



1. www.gouvernement.fr/grande-mobilisation-de-l-ecole-pour-les-valeurs-de-la-republique.
2. www.gouvernement.fr/partage/3593-comite-interministeriel-egalite-et-citoyennete-la-republique-en-actes.
3. Michel Thierry, Valeurs républicaines, laïcité et prévention des dérives radicales dans le champ du travail social, rapport à la ministre des Affaires sociales, juillet 2016, p. 13.
4. Jean Rivero, « La notion juridique de laïcité », Recueil Dalloz, 1949, chronique XXXIII, p. 139.
Mutations de la laïcité


« L’épreuve des attentats de janvier 2015 a révélé l’urgence de se retrouver autour de la notion de République. Bien plus qu’une forme d’organisation du pouvoir, la République est, en France, un ensemble de principes, de valeurs, de lieux et de symboles qui renvoient à notre histoire contemporaine » : le programme La République en actes veut annoncer un nouveau départ, mais cristallise en réalité une évolution amorcée au début des années 2000. Lorsqu’il proclame qu’il faut mieux faire connaître les « principes, valeurs, lieux et symboles » de la République, le gouvernement ne fait que reprendre des propositions formulées dans de nombreux rapports publics, et déjà mises en œuvre dans certains secteurs de l’action administrative.

Le « moment 2015 » se caractérise toutefois par l’importance qu’il accorde à la laïcité. La République en actes la présente à la fois comme une valeur à laquelle on doit adhérer, et comme un ensemble de règles et principes juridiques qu’il faut connaître et respecter.

Ce double terrain sur lequel veut se déployer la pédagogie gouvernementale de la laïcité n’est pas des plus accueillants : celui de la « valeur laïcité » est miné depuis l’origine par de fortes dissensions ; celui du droit de la laïcité est notoirement ingrat, difficile d’accès, parsemé d’embûches et de trous d’eau. Pis encore : les contours même de « la laïcité » – à la fois comme valeur et corpus de règles juridiques – sont âprement disputés. Depuis quelques années, les querelles portent autant sur le contenu du principe que sur son champ d’application.

Ces conflits se déroulent aux frontières de la laïcité, sur des « territoires disputés » situés en divers endroits de la société civile. Ils se sont noués autour de la loi du 15 mars 2004 interdisant le port ostensible de signes religieux à l’école, puis, à partir de 2010, autour de l’« affaire Baby Loup ».

La loi de 2004 affirme, dans son exposé des motifs, qu’« il ne s’agit pas de déplacer les frontières de la laïcité ». Pour les uns, en effet, elle se borne à la réaffirmer et la conforter. Pour les autres, en revanche, elle l’étend abusivement à des personnes (les élèves) qui ne devraient pas y être soumises, et donc elle la trahit ou (selon d’autres versions) elle révèle son vrai visage – intolérant, autoritaire et liberticide. Comme le souligne Jean Baubérot, depuis l’ouverture de ce nouveau front de la querelle scolaire, en 1989 avec l’affaire des « foulards de Creil », « il n’existe plus de vision commune de la laïcité qui puisse structurer une identité de gauche. En revanche, progressivement, le thème de la “défense de la laïcité menacée” devient un thème majeur de la droite. En 2011, avec l’arrivée à la tête du Front national de Marine Le Pen, l’extrême droite s’empare également du thème de la laïcité. Les débats sont devenus transversaux1 ». Ils portent sur l’école, et plus généralement sur le service public : ses agents, son mode de fonctionnement, mais aussi ses usagers.

L’affaire Baby Loup élargit considérablement la perspective. Elle éclate en mars 2010, lorsque le licenciement d’une puéricultrice qui refusait d’ôter son « foulard islamique » fait la une des journaux. Son employeur, la directrice d’une crèche associative, avait-elle le droit de la licencier ? La question a nourri des polémiques passionnées, alimentées, jusqu’en 2014, par cinq décisions de justice successives.

Les épisodes de cette saga judiciaire méritent qu’on s’y arrête : la polysémie du mot « laïcité » y apparaît sous son jour le plus cru, et on voit s’y dessiner, en filigranes des divergences entre les juges, toute la carte contemporaine des territoires disputés de la laïcité.

C’est d’abord le principe de laïcité de la République qui a été mobilisé pour analyser le litige entre l’association employeuse et la salariée. Le 13 décembre 2010, le conseil des prud’hommes de Mantes-la-Jolie place son jugement – le cas n’est pas banal – sous les auspices de l’article 1er de la Constitution : « La France est une république indivisible, laïque, démocratique et sociale. » Le mot « laïcité », identifié à une exigence de neutralité confessionnelle et politique, figure en effet dans les statuts et le règlement intérieur de la crèche, déclaré licite par le juge au motif, semble-t-il, que « l’association Baby Loup est un établissement privé mais a une activité de service public […] et est financée à plus de 80 % par des fonds publics ». La laïcité, à ce stade, c’est la laïcité de l’État, qui se manifeste et se concrétise dans une activité de service public déléguée à une personne privée.

Changement de décor, le 27 octobre 2011, devant la cour d’appel de Versailles, qui assigne à la laïcité revendiquée par la crèche un tout autre fondement que celui de la laïcité de l’État. Si l’association Baby Loup peut vouloir « assurer une neutralité du personnel », c’est, d’après la cour, parce qu’elle « a pour vocation d’accueillir tous les enfants du quartier quelle que soit leur appartenance culturelle ou religieuse », et que « ces enfants, compte tenu de leur jeune âge, n’ont pas à être confrontés à des manifestations ostentatoires d’appartenance religieuse ». La laïcité se conçoit ici comme une protection des individus contre l’emprise du religieux dans la sphère sociale. Elle se comprend par référence à des activités professionnelles précises, exercées dans un contexte précis. Elle n’a plus rien à voir avec la neutralité que l’État s’impose à lui-même.

13 mars 2013 : la conception publiciste de la laïcité ressurgit avec l’arrêt de la chambre sociale de la Cour de cassation, qui reprend la discussion à l’endroit où l’avait placée le conseil des prud’hommes. Son raisonnement s’ouvre, lui aussi, par l’invocation de l’article 1er de la Constitution : la laïcité redevient la laïcité de la République (des services publics, des lieux publics, des agents publics, des normes publiques…). Or la chambre sociale estime, contrairement au premier juge, que Baby Loup est un employeur de droit privé qui ne gère pas un service public. Elle ne peut donc prétendre imposer à quiconque le respect du principe de laïcité-neutralité, concept de droit public exclusivement.

L’affaire repart devant une cour d’appel, celle de Versailles, où l’obligation de neutralité imposée au personnel de la crèche apparaît, le 27 novembre 2013, sous un jour tout à fait nouveau. Elle est désormais justifiée par le fait que l’association exerce son activité aux abords du droit public (c’est une activité d’« intérêt général ») et qu’elle se définit comme une « entreprise de conviction » – conviction laïque, même si le mot n’est pas prononcé. Les fondateurs et les adhérents de l’association ont la conviction que le meilleur moyen de protéger les enfants, de respecter la pluralité des options religieuses des salariés et de « transcender le multiculturalisme des personnes », c’est d’écarter de la crèche toute manifestation d’allégeance religieuse. Cette conviction est respectable.

Laïcité publique, privatisée, convictionnelle ? L’assemblée plénière de la Cour de cassation, le 25 juin 2014, n’a tranché entre aucune de ces options. Son arrêt ne dit pas un mot du principe constitutionnel de laïcité, et ne s’interroge à aucun moment sur l’éventuelle mission de service public de la crèche associative : exit, donc, la laïcité « publique ». Quant à la laïcité « privée », celle qu’un acteur social pourrait s’imposer à lui-même pour des raisons professionnelles ou liées à ses convictions propres, elle a complètement disparu du raisonnement. La Cour se borne à dire que Baby Loup n’est pas une « entreprise de conviction ».

Cet épilogue a laissé tout le monde sur sa faim. Les acteurs qui se sont mobilisés autour du cas Baby Loup (Parlement, gouvernement, partis politiques, autorités administratives indépendantes, juristes, professionnels du travail social, experts et militants de tous bords) cherchent encore des réponses aux questions ouvertes par cette affaire. Qu’est-ce que « la laïcité » si des approches aussi différentes peuvent en être retenues par des juges appelés à statuer sur une même affaire ? N’y a-t-il de laïcité que publique ? Si le droit est si illisible, ne faut-il pas le clarifier ? S’il est insuffisant, ne doit-il pas être complété ?


La promotion de la laïcité comme « valeur du vivre ensemble »

En décembre 2003, la Commission de réflexion sur l’application du principe de laïcité dans la République, dite « Commission Stasi », remettait au président de la République un rapport qui se concluait par cette phrase : « La laïcité n’est pas qu’une règle du jeu institutionnel, c’est une valeur fondatrice du pacte républicain, permettant de concilier un vivre ensemble et le pluralisme, la diversité. »

Le thème de la laïcité « garante du vivre ensemble », développé au fil des années, joue un rôle central dans le dispositif de communication institutionnel élaboré après janvier 2015. On le trouve dans les campagnes de communication gouvernementales, dans les textes adressés aux agents de l’État et des collectivités (sous forme de circulaires, notes, guides, vade-mecum, supports de formation…), ou dans le discours de l’Observatoire de la laïcité, organisme installé en avril 2013 dont les missions mal définies incluent, selon lui, la charge de fixer le « sens véritable » du principe de laïcité.

Règle et valeur : la pente est évidemment dangereuse. Une règle juridique, même fondamentale, est par nature ouverte à l’interprétation, à la discussion rationnelle, à l’évaluation pragmatique. On peut la critiquer, la modifier et, surtout, on n’est pas tenu de l’aimer. Elle se borne à dicter ou interdire des comportements extérieurs. Il en va tout autrement de la valeur, qui engage une adhésion personnelle autrement plus profonde, et qui s’oppose, sans compromis possible, à des valeurs antagonistes. Dire « nous n’avons pas les mêmes valeurs », c’est prendre acte d’une divergence irréductible.

La rhétorique de la valeur est donc d’un maniement à haut risque, surtout lorsqu’il est question de laïcité, notion plus polysémique et polémique que jamais. D’où une stratégie de désamorçage qui emprunte deux voies : valoriser les vertus pacificatrices d’une laïcité « au service du vivre ensemble » ; mettre en exergue l’étroitesse du lien entre laïcité et liberté de religion.


Quel « vivre ensemble » ?

Le « vivre ensemble » dont la laïcité est censée garantir le caractère paisible fait l’objet, dans le discours public, de définitions concurrentes.

Une première approche est centrée sur les grandes règles de droit public que renferme le principe de laïcité. On en trouve un exemple dans la Charte des droits et devoirs du citoyen français de 2012. La Charte, signée par toute personne qui acquiert la nationalité française et présentée à tous les jeunes gens convoqués à la Journée de la défense et de la citoyenneté, comporte une rubrique « Principes, valeurs et symboles de la République française ». La laïcité s’y trouve définie dans les termes suivants : « Laïque : la République assure la liberté de conscience. Elle respecte toutes les croyances. Chacun est libre de croire, de ne pas croire, de changer de religion. La République garantit le libre exercice des cultes mais n’en reconnaît, n’en salarie ni n’en subventionne aucune. L’État et les religions sont séparés. »

Le « vivre ensemble » désigne ici un dispositif juridico-politique dont la valeur propre est de distinguer entre le citoyen, qui relève d’un ordre politique émancipé de toute référence religieuse, et l’individu, libre de formuler ses propres choix spirituels et de pratiquer, s’il en décide ainsi, individuellement ou collectivement, une religion.

La seconde approche rassemble des conceptions plus éclatées, dont le point commun est d’abolir cette distinction entre l’ordre juridico-politique et l’ordre social.

Un premier élargissement a lieu lorsque le principe de laïcité se trouve associé à des valeurs qui renvoient à des dispositions morales, ou des manières d’interagir en société, plutôt qu’à des préceptes politiques, ou à des normes juridiques. Il en va ainsi des « valeurs de respect, de dialogue et de tolérance », dont la laïcité, d’après l’exposé des motifs de la loi du 15 mars 2004, serait l’« expression ».

Le couple tolérance/laïcité se retrouve dans de nombreux textes. L’étranger qui acquiert la nationalité française doit ainsi adhérer à ses règles de fonctionnement, mais aussi à ses « valeurs de tolérance, de laïcité, de liberté et d’égalité2 ». La tolérance désigne bien ici un état d’esprit, comme le montrent les décisions du juge administratif qui admettent que des propos « hostiles à la laïcité et à la tolérance », « valeurs essentielles de la société française », justifient un refus d’accès à la nationalité française (CE, 21 déc. 2007, M. Naïmi, no 297355). Dans ce contentieux, l’intolérance désigne le rejet de l’autre en raison de sa religion et de ses origines (dénigrement, expression de mépris ou de haine), ou le refus d’admettre que les hommes et les femmes sont égaux (au couple « tolérance/laïcité » se substitue alors le couple « tolérance/égalité »). Sont visés des propos affirmant des convictions, mais aussi les comportements quotidiens de la personne qui prétend acquérir la nationalité française.

C’est ici qu’intervient un nouvel élargissement de la conception du « vivre ensemble » : vivre ensemble, ce n’est plus seulement être soumis aux lois de la République qui garantissent la liberté et la paix civile, ni même partager les « valeurs essentielles de la société française », c’est adopter un certain mode de vie.

La loi du 11 octobre 2010 interdisant la dissimulation du visage dans l’espace public, adoptée pour protéger un « code social » qui « permet d’assurer dans notre société des règles minimales pour vivre ensemble »3, peut se réclamer de cette laïcité dilatée à l’extrême, laïcité « au sens philosophique [sic !] du terme plus qu’au sens juridique4 ». Avec la laïcité de la République, il est bien certain en effet qu’elle n’a rien à voir, puisqu’elle s’impose à de simples particuliers, qui plus est en des lieux extérieurs à la sphère publique (v.  infra).

De manière plus anecdotique mais très révélatrice, le refus de serrer la main à des personnes de sexe opposé apparaît, dès 2003, comme un défi à la laïcité. Parce qu’il manifeste une adhésion au « communautarisme » et à l’« islamisme » (rapport Baroin Pour une nouvelle laïcité). Parce qu’il est l’exemple type de la pratique sociale qui « dépasse les limites du vivre ensemble »(rapport Stasi). Le rapport Stasi – consacré, rappelons-le, à l’« application du principe de laïcité dans la République » – évoquait ici… le cas des entreprises privées ! Il proposait de leur permettre d’adopter une règle de neutralité, ce qui sera chose faite treize ans plus tard (voir infra ).

Cette affaire de serrement de main est restée un passage obligé de toute la littérature managériale sur la « gestion du fait religieux dans l’entreprise ». Même le ministère du Travail, dans son Guide pratique du fait religieux dans les entreprises privées rendu public en février 2017, a retenu cette situation dans sa batterie de questions/réponses5. Mais elle figure aussi dans le dépliant d’information sur la laïcité diffusé aux agents de la fonction publique en mars 2017 : « Un agent peut-il refuser de serrer la main d’un collègue ou d’un usager6 ? » (Réponse : non, mais quel rapport avec la laïcité ?) La circulaire relative au contrôle de la condition d’assimilation par les personnes qui prétendent à la nationalité française7 va jusqu’à mettre sur le même plan, au titre des comportements qui traduisent un refus d’adhérer aux « valeurs essentielles de la société française », « l’adoption, au quotidien, d’attitudes discriminatoires vis-à-vis des femmes, telles que le refus de leur serrer la main », et l’exercice d’une «...






OPS/nav.xhtml

  
  
  Sommaire


		Couverture


		Titre


		Copyright


		Liste des abréviations


		Introduction


		Mutations de la laïcité
		La promotion de la laïcité comme « valeur du vivre ensemble »


		Public/privé : le brouillage des frontières


		Le flou du droit






		Questions sur la laïcité de la sphère publique
		Un faux-ami : l’espace public


		La laïcité-neutralité et ses ambiguïtés


		La laïcité-neutralité et ses frontières


		La liberté de religion des agents et usagers du service public


		L’école publique, un lieu à part ?






		Interrogations sur l’association « laïque »
		L’association chargée d’une mission de service public


		L’association bénéficiant d’un financement public


		L’association de conviction laïque






		Index


		Bibliographie


		Table des matières




Pagination de l'édition papier


		1


		2


		9


		11


		12


		13


		14


		15


		16


		17


		19


		20


		21


		22


		23


		24


		25


		26


		27


		28


		29


		30


		31


		32


		33


		34


		35


		36


		37


		38


		39


		40


		41


		42


		43


		44


		45


		46


		47


		48


		49


		50


		51


		52


		53


		54


		55


		56


		57


		58


		59


		60


		61


		62


		63


		64


		65


		66


		67


		68


		69


		70


		71


		72


		73


		74


		75


		76


		77


		78


		79


		80


		81


		82


		83


		84


		85


		86


		87


		88


		89


		90


		91


		92


		93


		94


		95


		96


		97


		98


		99


		100


		101


		102


		103


		104


		105


		106


		107


		108


		109


		110


		111


		112


		113


		114


		115


		116


		117


		118


		119


		120


		121


		122


		123


		124


		125


		126


		127


		128


		129


		130


		131


		132


		133


		134


		135


		136


		137


		138


		139


		140


		141


		142


		143


		144


		145


		146


		147


		148


		149


		150


		151


		152


		153


		154


		155


		156


		157


		158


		159


		160


		161


		162


		163


		164


		165


		166


		167


		168


		169


		170


		171


		172


		173


		174


		175


		176


		177


		178


		179


		180


		181


		182


		183


		184


		185


		186


		187


		188


		189


		190


		191


		192


		193


		194


		195


		196


		197


		198



Guide

		Couverture

		Page de titre

		Début du contenu

		Bibliographie

		Index

		Table des matières





OPS/cover/pagetitre.jpg
Gwénaéle Calves

Territoires disputés
de la laicité

44 questions
(plus ou moins) épineuses





OPS/cover/cover.jpg
GWENAELE CALVES

TERRITOIRES
DISPUTES

DE LA LAICITE
4 4 s

---------- D)

= A TeDF
g—4






