
	
        [image: Couverture de l'epub]
    

    

        

        
            Sous la direction de

        
        Rosine Jozef Perelberg
    


    Violence et suicide


    

    
        
            [image: Logo de l'éditeur PUF]
        

    


    
        Copyright

        
            


    
        ©  Presses Universitaires de France,
        Paris cedex 14, 
        2004
    



    
        ISBN papier : 9782130519751

        ISBN numérique : 9782130805939

        



    
    
        Composition numérique : 2018
    
    



    
        
            
                http://www.puf.com/
            

        
    



    
        Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement réservée à l’usage privé du client. Toute reproduction ou diffusion au profit de tiers, à titre gratuit ou onéreux, de tout ou partie de cette œuvre est strictement interdite et constitue une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et suivants du Code de la propriété intellectuelle. L’éditeur se réserve le droit de poursuivre toute atteinte à ses droits de propriété intellectuelle devant les juridictions civiles ou pénales.
    



        

        
            
                
                    [image: Logo CNL]
                
            

        
    


    Présentation

    Ce livre rapporte les résultats d'une recherche clinique sur des analyses de patients violents ou suicidaires, menée par un groupe d'analystes britanniques et présente un panorama de la littérature psychanalytique, en anglais et en français, sur le sujet de la violence.



    

    Table des matières


    
        	
                        Préface à l’édition française
                        
                            (Gilbert Diatkine)
                        
                    
                
	
                        Avant-propos
                        
                            (Leonard	Shengold)
                        
                    
                
	
                        Préface
                        
                            (Ronald Britton)
                        
                    
                
	
                        Remerciements
                        
                            (Rosine Jozef Perelberg)
                        
                    
                
	
                        Introduction
                        
                            (Rosine Josef Perelberg)
                        
                    
                
	
                        Chapitre 1. La compréhension psychanalytique de la violence et du suicide : une revue de la littérature et quelques nouvelles formulations
                        
                            (Rosine Josef Perelberg)
                        
                    
                    
                        	
                        Introduction au chapitre 1
                        
                    
                
	
                        La compréhension psychanalytique de la violence et du suicide : une revue de la littérature et quelques nouvelles formulations
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Chapitre 2. Vers une compréhension de la violence : l’utilisation du corps et le rôle du père
                        
                            (Peter Fonagy et Mary Target)
                        
                    
                    
                        	
                        Introduction au chapitre 2
                        
                    
                
	
                        Vers une compréhension de la violence : l’utilisation du corps et le rôle du père
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Chapitre 3. Le rôle du père dans l’état pré-suicidaire
                        
                            (Donald Campbell)
                        
                    
                    
                        	
                        Introduction au chapitre 3
                        
                    
                
	
                        Le rôle du père dans l’état pré-suicidaire
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Chapitre 4. Un fantasme central dans la violence
                        
                            (Rosine Jozef Perelberg)
                        
                    
                    
                        	
                        Introduction au chapitre 4
                        
                    
                
	
                        Un fantasme central dans la violence
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Chapitre 5. Le narcissisme et sa relation à la violence et au suicide
                        
                            (Anthony Bateman)
                        
                    
                    
                        	
                        Introduction au chapitre 5
                        
                    
                
	
                        Le narcissisme et sa relation à la violence et au suicide  
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Chapitre 6. La technique dans l’interprétation de l’attaque manifeste contre l’analyste
                        
                            (Rosemary Davies)
                        
                    
                    
                        	
                        Introduction au chapitre 6
                        
                    
                
	
                        La technique dans l’interprétation de l’attaque manifeste contre l’analyste
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Chapitre 7. Le paradoxe du suicide : questions d’identité et de séparation
                        
                            (Joan Schachter)
                        
                    
                    
                        	
                        Introduction au chapitre 7
                        
                    
                
	
                        Le paradoxe du suicide : questions d’identité et de séparation
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Chapitre 8. Remarques finales
                        
                            (Peter Fonagy)
                        
                    
                    
                        	
                        Introduction aux remarques finales
                        
                    
                
	
                        Remarques finales  
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Index des noms
                        
                            (Rosine Jozef	Perelberg)
                        
                    
                
	
                        Index des notions
                        
                            (Rosine Jozef Perelberg)
                        
                    
                

    

Préface à l’édition française

Gilbert Diatkine


Il est de plus en plus fréquent que des patients violents entreprennent une psychothérapie psychanalytique, souvent à la demande de travailleurs sociaux ou de juges. En France, ces traitements se font le plus souvent en face à face, avec des séances espacées, au mieux d’une semaine, et souvent davantage. Cette pratique s’explique d’abord par le petit nombre de thérapeutes et par le grand nombre de patients, mais elle a aussi des fondements théoriques, qui s’enracinent dans des traditions différentes en Angleterre et en France. La psychanalyse française a toujours privilégié le petit nombre de séances et le face-à-face dans les cas graves. En effet, les analystes français redoutent la régression trop profonde que favorise l’emploi du divan. S’ils reconnaissent à la position allongée l’avantage de donner accès à un matériel complexe et détaillé, ils lui reprochent de risquer d’aggraver les symptômes. Pour eux, la plupart de ces patients ne peuvent entrer dans le processus analytique que s’ils voient le visage de leur analyste, et que si leurs pieds restent sur le sol. L’enseignement reçu par les analystes anglais s’inscrit à l’opposé. L’expérience de pionniers comme Herbert Rosenfeld et Hanna Ségal leur a appris à ne pas craindre de proposer un cadre analytique strict à des patients violents.

Qui a raison ? Ce livre donne au lecteur français l’occasion d’en juger par lui-même à partir de sept cas cliniques détaillés, analysés à raison de cinq séances par semaine, menés àl’occasion d’une recherche (car bien sûr, les services sociaux ne sont pas plus riches en Angleterre qu’en France).

Le lecteur admirera le sang-froid et le courage de nos collègues qui sont ainsi confrontés à de multiples incidents violents en séance : le patient de Peter Fonagy, un alcoolique violent, porteur d’une spina bifida, a un début d’analyse difficile : il se lève du divan et se déshabille pour montrer sa cicatrice ! Il est très intéressant de voir comment il va peu à peu entrer dans le processus analytique. En revanche, celui de Donald Campbell fait une grave tentative de suicide et interrompt sa cure. L’auteur rapporte courageusement les implications contre-transférentielles de ce cas dramatique. La patiente d’Anthony Bateman se présente comme une personne dépressive, mais en cours d’analyse, elle devient violente, y compris pendant les séances. Elle se lève du divan, sort du bureau, l’analyste court après elle ; elle sort un couteau, et l’analyste la désarme. Elle doit être hospitalisée pendant quelques semaines. Bateman discute la pertinence et la signification de ces interventions agies. Les autres patients rapportés tirent partie sans trop de mal du cadre analytique.

Ces considérations techniques sont loin de résumer l’intérêt des problèmes posés dans ce livre. Dans son introduction, Rosine Perelberg apporte au lecteur français sa connaissance approfondie des auteurs anglo-saxons et francophones qui ont travaillé le sujet, anciens et plus récents. Elle développe une hypothèse personnelle à propos de son propre exemple clinique, un étudiant bagarreur, et sans doute voleur, en remarquant que Freud emploie le mot « violence » (sans lui donner de contenu théorique précis), dans deux types d’occasions : à propos de situations historiques, et à propos de la théorie que l’enfant se forge de la scène primitive. Son idée est que le « noyau » de sa personnalité des sujets violents est un fantasme de scène primitive, marqué par une violence particulière. La violence éclaterait quand ce fantasme « nucléaire », qui fonde l’identité inconsciente du sujet, serait menacé.

L’hypothèse d’Antony Bateman est différente, quoique comparable. Selon lui, la violence serait une tentative pour reconstituer le self et se séparer de l’autre, après que soit survenue une « diffusion d’identité », elle-même liée à l’oscillationdu sujet entre deux états narcissiques. Bateman en emprunte la description à Herbert Rosenfeld. Dans le premier de ces états, le patient a un narcissisme « à carapace » : il est inaccessible et agressif, et maintient ainsi un self idéalisé ; dans le second, il a un narcissisme « à vif », et se sent fragile et vulnérable. Bateman ajoute à cette description de Rosenfeld que les patients oscillent entre ces deux états. Dans les moments où ils ont un narcissisme « à vif », il est dangereux d’interpréter leur agressivité. Bateman sort ainsi du dilemme habituel entre fixations pré-œdipienne ou œdipienne.

Comme Bateman, Rosemary Davies remet en cause la technique de l’interprétation systématique de l’identification projective, moins à cause de phases particulières de fragilité narcissique du patient, que parce que le patient a besoin de mettre des parties de lui en sécurité dans l’analyste. Elle pense qu’il faut centrer l’interprétation sur l’analyste plutôt que sur le patient. Elle donne une bonne revue de la littérature récente sur cette idée, qui est souvent défendue en Angleterre.

Campbell et Schachter rapportent chacun un cas de patient suicidaire, c’est-à-dire retournant sa violence contre soi.

Peter Fonagy et Mary Target valorisent, ce qui est assez nouveau dans la littérature anglo-saxonne, le rôle du père dans l’étiologie de la violence. Ils font partie de ceux, nombreux aujourd’hui, qui insistent sur le rôle des abus sexuels dans cette étiologie et qui pensent qu’on la trouve dans toute analyse d’un sujet violent. On lira avec intérêt la conclusion de Peter Fonagy, qui donne au lecteur français un aperçu sur une conception inhabituelle du processus analytique.



	

	
	
	Avant-propos

	

	
	
	
	Leonard 
	Shengold
	
	
	Leonard SHENGOLD est analyste formateur et superviseur, l’ancien directeur du New York University Psychoanalytic Institute, et a également été vice-président de l’International Psycho-Analytical Association. Il est l’auteur de nombreux articles et de six livres dont : Soul Murder : The Effects of Childhood Abuse and Deprivations, 1989 (trad. fr. Marianne Robert, Meurtre d’âme, Calmann-Lévy, 1998) ; « Father, Don’t You See I’m Burning ? » Reflections on Sex, Narcissism, Symbolism and Murder : From Everything to Nothing (1991) ; « The Boy Will Come to Nothing » : Freud’s Ego Ideal and Freud as Ego Ideal (1993), tous publiés par Yale University Press.

	


	

	

	

	
	
	
	Pourquoi la violence existe-t-elle dans le monde ? Quelle est l’origine du mal ? Comment des déités bienveillantes et toutes-puissantes peuvent-elles laisser le mal et la violence triompher ? Ces questions philosophiques et religieuses ont préoccupé les êtres humains depuis qu’ils écrivent leur histoire, et peut-être même déjà avant d’après les traces archéologiques dont nous disposons. Aussi bien Homère que les grands dramaturges grecs et les écrits hébreux anciens ont traité ces énigmes de façon directe. Les Grecs, dans les mythes et la littérature, ont décrit les dieux comme des êtres humains immortels et puissants, avec tous les défauts et les passions des humains. Le Dieu des Hébreux posa davantage de problèmes en cela qu’il fut développé à partir d’une déité tribale d’hommes redoutables, destructeurs et « jaloux » pour finalement devenir un Créateur tout-puissant. Comment le mal peut-il venir d’une toute-puissance bienveillante ? S’il existe un Dieu mauvais, aussi puissant que le bon, alors a-t-on au moins une explication logique. Le Diable est une façon d’aborder ce point de vue auquel les manichéens ont accordé une grande importance. Le Satan de Milton est incité à faire le mal par envie malveillante à l’égard du favoritisme dont Dieu a fait bénéficier Adam et Ève en leur donnant le Paradis.
	

	

	Satan n’apparaît pas tout de suite dans la Bible, bien que la révolte pécheresse d’Adam et Ève dans la Genèse soit inspirée par le serpent malveillant. Le Diable fait sa première apparition en tant qu’Adversaire (Satan est le terme hébreu pour adversaire) dans les Chroniques et dans le livre de Job. Dans ce drame philosophique fascinant et passionnant, Satan défie Dieu de mettre à l’épreuve Job, son serviteur bon et prospère. Les deux êtres surnaturels, qui jouent le rôle de mauvaises figures parentales, mettent à l’épreuve cet homme innocent en le torturant avec la plus grande cruauté – ce que l’on peut voir comme une parabole de la maltraitance d’enfant. Le livre de Job essaie d’aborder la question de l’origine et de la signification du mal dans le monde. Si la réponse que Iahvé fait au pauvre Job qui lui demande pourquoi les bons souffrent et les méchants prospèrent est assez vraie, elle ne saurait en tout cas nous satisfaire : « Ne me demande pas ! Cela dépasse ton entendement. » Nous pouvons au moins continuer de poser la question, mais la sagesse impose de garder l’espoir raisonnable d’une réponse vraiment satisfaisante (philosophique, religieuse ou scientifique).

	

	Sommes-nous de nature fondamentalement violents ? Sommes-nous imprégnés de quelque équivalent d’un instinct de mort, qui nous serait inhérent, comme Freud en a eu l’intuition pessimiste ? Devons-nous espérer une intervention miraculeuse de quelque être surnaturel et extraterrestre ? Ou bien compter sur quelque évolution biologique qui amènerait un changement de notre nature profonde ? Si l’agressivité et le mal font inextricablement partie de la nature humaine, une éducation appropriée peut-elle modifier ces forces de façon à ce que nous ne soyons pas condamnés à nous détruire les uns les autres ?

	

	Hannah Arendt a rendu l’expression de « banalité du mal » familière – une familiarité qui n’a cessé d’être confirmée et de s’étendre au cours de décennies où nous avons côtoyé la réalité de sa présence quotidienne dans le monde extérieur, en lisant les gros titres des journaux et en particulier en regardant les nouvelles à la télévision. Au regard des siècles d’histoire de l’humanité, les fluctuations de la violence individuelle et collective n’ont peut-être pas changé au point de justifier l’impression de crescendo que nous avons aujourd’hui. (Mais les moyens de communication modernes nous ont certainement fait prendre davantage conscience de la violence.) Enfant, j’étais très impressionné par les réactions de ma mère, une personne en général raisonnable et plutôt athée, qui, à l’annonce d’un meurtre – événement assez fréquent dans le New York des années 1930 –, s’écriait : « Mon Dieu ! Faites que le meurtrier ne soit pas juif. » Elle avait connu les pogromes dans son enfance, avant la Première Guerre mondiale, et leur ombre laissait ouverte la perspective d’une répétition. J’ai pensé à elle après qu’un juif eut massacré de nombreux Arabes à Hébron, en 1993. Il était peut-être fou, mais la réaction de tous ceux qui avancèrent de vertueuses justifications montra de nouveau la banalité de la violence – à laquelle nous pouvons tous régresser dans des moments de grande tension. Voici ce que le poète américain, E. E. Cummings (qui avait été analysé mais ne cherchait pas à défendre la théorie freudienne des pulsions) a écrit à propos de ce qui se passait dans le monde à l’approche de la Deuxième Guerre mondiale, à la fin des années 1930 :

	

	
	
	
	chiffon-rouge et drapeau-rose

	chemise noire et brune

	marche arrogante-à petits pas guindés

	et esclandre-vantardise

	sont tous venus en ville

	

	
	certains l’aiment tué

	et certains l’aiment pendu

	et certains l’aiment dans le con maternel

	jeune de neuf mois.

	

	

	(1940)

	

	

	Je vois la violence comme une perte de contrôle de la pulsion agressive conduisant à l’action. Les psychanalystes sont rarement en contact direct avec la violence dans leurs bureaux et n’ont principalement affaire qu’à des fantasmes de violence. Comme Hamlet, les analysants présentent habituellement ce que Shakespeare appelle « des gestes de violence » (acte I, scène I) à l’analyste qui représente un fantôme de leurs parents ; c’est-à-dire que les analystes ont accès à une révélation émotionnelle directe ou déguisée, qui s’exprime en général avec des mots ou dans le ton de la voix, ou encore, mais rarement, par des actes atténués ou symboliques. Anna Freud avait coutume de nous rappeler une citation que Freud faisait d’« un écrivain anglais inconnu » (peut-être Hughlings Jackson) : « L’homme qui lança le premier une insulte à son ennemi au lieu de lui jeter une lance fut le fondateur de la civilisation » (1893). Bien entendu, les patients psychotiques et psychopathes ont parfois recours à des actes violents ; mais même dans ce cas, cela se produit généralement dans le monde, à l’extérieur de la salle de consultation.

	

	Je ne m’essaierai pas à une revue de l’histoire de la place de l’agressivité telle qu’elle se trouve développée dans la théorie psychanalytique (cf. l’excellente présentation de R. J. Perelberg, 1995, et le chapitre 1 de ce livre), mais commencerai par la controverse actuelle. Aucun auteur digne d’être étudié sérieusement ne doute de l’existence de l’agressivité en tant que force essentielle pour la compréhension des conflits psychiques, des défenses et des motivations, ni de celle de la violence en tant que caractéristique humaine incontrôlable et indéracinable. On a toutefois vivement débattu de l’origine de l’agressivité, en particulier depuis que la théorie des instincts est l’objet d’attaques. Personne ne remet en question l’évocation de l’agressivité dont on fait l’expérience – en tant que réaction à la frustration, à la privation, à la douleur, ou à l’excès de stimulation. En revanche, nous ne savons pas si elle commence à l’intérieur en tant que pulsion innée ou si elle n’est qu’une réaction à quelque chose d’extérieur. Sommes-nous nés bons et la civilisation nous a-t-elle corrompus, comme l’affirme Rousseau ; ou la vie à l’état de nature est-elle médiocre, déplaisante, bestiale et courte (Hobbes) parce que nous naissons habités par le péché et le mal, de prétendus meurtriers incestueux et cannibales, et atteignons la civilisation par la renonciation, comme le pensait Freud ? Il cite Diderot à propos des enfants : « Si le petit sauvage était abandonné à lui-même, qu’il conservât toute son imbécillité et qu’il réunît au peu de raison de l’enfant au berceau la violence des passions de l’homme de trente ans, il tordrait le cou à son père et coucherait avec sa mère » (Freud, 1917, p. 349).

	

	Pour illustrer la violence préœdipienne – le cannibalisme et le meurtre – qui se mêle à la violence œdipienne, je citerai un passage de l’Ulysse de Joyce (1914). Leopold Bloom commence à sentir qu’il « faut manger » alors qu’il marche dans Dublin. Ses pensées passent de la faim au sexe : « Corps parfumés, tièdes, fermes. Tous baisés, donnés : dans les prés profonds de l’été, herbes couchées enchevêtrées, dans les couloirs suintants des maisons de pauvres, sur les divans, des lits qui craquent. » Il entre ensuite dans un restaurant :

	

	
	L’odeur le saisit à la gorge : sauces de viande pénétrantes, lavasses de légumes verts. Le repas des fauves (1914, p. 165).

	[…] Un homme recrachait sur son assiette : cartilage à moitié mastiqué ; pas de dents pour le broybroybroyer. […] S’empiffrant pour en avoir fini plus vite. […] Avaler plus qu’il n’en peut mâcher. Est-ce que je suis comme ça ? Se voir comme les autres nous voient. Homme famélique homme famélique. Travaillent de la mâchoire et de la dent. (J’ai ajouté les italiques, voir plus loin.) […]

	Odeurs d’hommes. Son cœur se soulevait. Sciure à crachats, fumée douceâtre et tiédarde des cigarettes, puanteur du perlot, flaques de bière, pisse biéreuse de la clientèle, évents de la fermentation.

	Pourrais pas avaler une bouchée ici. Ce type qui aiguise son couteau avec sa fourchette, pour bouffer tout ce qu’il a devant lui, ce vieux qui récure ses chicots. Petit spasme, le plein des ruminants, remâchage de ce qui est remonté. Avant et après. Les grâces après le repas. Non, mais, regardez-moi ça et puis encore ça [1] . Ils pompent la sauce du ragoût avec des mouillettes de pain. […]

	Cet individu ingurgitant un tas de chou avec son couteau comme si c’était pour lui une question de vie ou de mort. Bien envoyé. Ça donne des frissons. […] Dépecez-le membre à membre. C’est sa seconde nature. […] (1914, p. 166).

	Sortons. Ça me dégoûte de voir manger salement.

	Il battit en retraite vers la porte. Je mangerai un morceau chez Davy Byrne. […]
	

	Chacun pour soi, de l’ongle et de la dent. Engoule. Bouffe. Engoule. Legoulotlagueule.

	Il se retrouva dans un air plus pur et s’en fut dans la direction de Grafton Street. Manger ou être mangé. Tue ! Tue ! (1914, p. 167).

	

	

	Alors qu’il arrive chez Davy Byrne, Bloom (l’Ulysse moderne) pense :

	

	
	On recommande le sang encore chaud pour les phtisiques. Toujours besoin de sang. Insidieux. Le lécher, tout fumant, épais sirop. Vampires insatiables [2] .

	Ah, j’ai faim. (1914, p. 168)

	

	

	La génitalité – l’allusion à Hamlet fait intervenir l’œdipien – cède à l’oralité : rouge nature dans « de la mâchoire et de la dent ». Le dégoût de Bloom est perceptible tout au long de la scène ; l’imagerie anale (« puanteur », « odeurs », etc.) marque l’analité qui à la fois exprime la rage et la violence et élève de puissantes forces contre leur expression (cf. Shengold, 1988). Il y a de la rage et de la violence à chaque niveau libidinal.

	

	Abraham et Klein ont mis en avant et étendu les idées de Freud sur l’agressivité violente préœdipienne innée qui contribue à une progression développementale du meurtrier dans l’individu – un besoin intense de tuer qui, dans des conditions optimales, est de plus en plus transformé et atténué par une structure psychique défensive, mais n’est jamais abandonné, les premières intensités s’exprimant dans les fixations auxquelles il y a retour dans la régression. Il nous faut en savoir plus sur le tout début du développement des relations d’objet afin d’être sûr de l’interaction entre ce besoin et la pulsion agressive.

	

	Même si nous acceptons la pulsion agressive, nous ne savons pas si elle est d’abord dirigée vers le self et projetée, ou vers autrui et intériorisée, ou encore les deux. Cela est-il important ? Existe-t-il un schéma inné de l’agressivité, avec des vagues d’intensification et de régression réglées de façon relativement fixe, comme cela semble être le cas chez d’autres animaux ? Ceux qui observent les nourrissons notent des différences considérables dans l’activité et l’agressivité des nouveau-nés, mais les faits de la vie psychique dans les premiers mois de la vie resteront un grand mystère. C’est le temps de l’« insouvenable » (Frank, 1969). Il n’y a pas ici de ou bien ou bien – la nature et l’éducation jouent toutes deux un rôle. Des études de jumeaux identiques – (je pense au travail de Peter Neubauer et Samuel Abrams, en majeure partie non publié mais présenté et largement débattu) – ont amené la plupart des analystes à davantage d’humilité quant à la part du capital psychique avec laquelle nous naissons. (Les gens en général et les psychanalystes en particulier sont plus à l’aise avec ce qui est déterminé par l’environnement, potentiellement plus réversible.) Mais ce qui est vécu – le traumatisme et la privation, qui vont de l’évitable à l’inéluctable et du tolérable à l’insupportable – mène indéniablement aussi à l’agressivité et à la violence réactives.

	

	Je ne présenterai ici que ma propre façon de voir le déclenchement et la puissance des impulsions violentes. Je fonde ma conviction principalement sur mes observations cliniques ; fortement influencées par la théorie des pulsions, elles ont à leur tour contribué à soutenir mon orientation théorique. (Je me rends compte que l’on peut appeler cela un raisonnement circulaire.) La théorie des pulsions est notre mythologie, nous dit Freud, et dans cette zone de controverse, la mythologie peut se révéler aussi utile que les observations « scientifiques ». Je trouve la théorie des pulsions parfaitement cohérente avec d’autres explications, telles que l’idée de Joseph Sandler d’un souci essentiel de sécurité (1987). Cette compatibilité apparaît de façon particulièrement évidente dans l’éventail des situations de danger psychique que Freud a définies et qui me semblent cliniquement vérifiables – constamment révélées en tant que « faits cliniques ». Pour la plupart d’entre nous, nous ne nous souvenons pas de nos impulsions meurtrières de ces temps initiaux, en particulier les plus initiaux. Qu’ont l’observation et la pratique clinique à nous offrir ? Je me rends compte que mes préjugés et convictions sont fortement influencés par les adultes traumatisés dans leur enfance, que j’ai vus dans ma pratique depuis que j’ai commencé à présenter mon travail sur le meurtre psychique.

	

	Je suis convaincu que le meurtre, la pulsion agressive qui mène à la violence – essentielle tant au préœdipien qu’à l’œdipien dans les théories freudienne et kleinienne – a été régulièrement minimisée comme force motivationnelle car elle engendre beaucoup d’anxiété et de résistance dans le travail clinique, aussi bien chez les analystes que chez les patients. Quand, dans mon enseignement sur le développement psychique, j’en arrive au complexe d’Œdipe et demande à mes étudiants ce que c’est, j’obtiens des réponses qui parlent d’inceste mais laissent souvent de côté le complexe d’Œdipe négatif et omettent très fréquemment le parenticide, le meurtre des deux parents. Un patient, dont, selon moi, on ne pouvait dire qu’il était victime d’un meurtre psychique, et qui avait cinq ans à la mort de son père, persistait dans le fantasme non psychotique que celui-ci était toujours vivant. Bien que capable de reconnaître d’une certaine façon l’irrationalité de ce fantasme, il continuait pourtant d’y croire. Il faisait des rêves de relations sexuelles avec sa mère ; ce qui, au début de son analyse, l’inquiétait assez peu. En revanche, il ne rêvait jamais de la mort de son père, et encore moins de le tuer. (Je suis conscient que l’on ne peut forcément généraliser à partir de cette illustration efficace de ma thèse.)

	

	Je pense que, comme d’autres animaux, mais dans une moindre mesure, nous avons hérité de schémas de développement des instincts et du moi très largement influencés par l’environnement, parfois même de façon massive. Les soins maternels constituent, en bien et en mal, l’influence la plus importante que nous connaissions. Il reste toutefois tant de mystère – par exemple, les enfants perturbés et violents dont les parents semblent pour le moins adaptés, ou encore les enfants sains et non violents qui, d’une façon ou d’une autre, émergent d’un environnement dominé par des parents perturbés, voire violents –, que nous avons tendance à nous tourner vers la part de contribution des gènes. Nous, psychanalystes, avons établi des lignes de développement distinctes, plus utiles pour ce qui nous intéresse, et qui simplifient à l’extrême la complexité kaléidoscopique du destin un peu différent de chaque individu. La séquence de développement libidinal et érogénéique, telle que Karl Abraham l’a définie, aussi schématique et simplifiée à l’excès soit-elle, n’en garde pas moins à la fois une valeur clinique considérable et son utilité heuristique. Elle a été coordonnée avec le développement des relations d’objets (une coordination commencée par Abraham lui-même), ainsi qu’avec celui du moi et du surmoi.

	

	Aucune partie de la pensée psychanalytique ne peut exister isolément et, si j’ai jusque-là mis en avant les pulsions et les relations d’objet, il est néanmoins important d’introduire les forces et les défenses du moi. (Par exemple, Sally Weintrobe [1995] et d’autres nous ont rappelé le potentiel adaptatif de la violence.) Une part essentielle du mystère de la violence – si on accepte la pulsion qui mène à la violence, ou au moins l’ubiquité de la violence et du meurtre – est liée au développement de défenses adéquates contre ceux-ci. (Peut-être vaudrait-il mieux parler de défenses optimales ; une agressivité suffisante, mais pas trop d’agressivité, devrait pouvoir s’exprimer.) Comment et pourquoi une inadaptation des défenses contre la décharge d’impulsions violentes apparaît-elle ? Nous voyons cette déficience comme une caractéristique de nombreux individus psychopathes ou psychotiques. Nous la voyons chez des personnes qui régressent dans des circonstances traumatiques ou catastrophiques. Nous avons tous tendance à aller vers la régression (moi et surmoi) dans l’atmosphère carnavalesque et traumatique de la guerre et de la catastrophe. (Macaulay dit que la violence est l’essence de la guerre.) L’inadaptation des défenses est un trait psychique primitif sur le plan développemental et, pour essayer de masquer notre ignorance et impuissance relative, nous attribuons sa continuité dans l’enfance, l’adolescence et la vie adulte à de vraies (mais pas très utiles) généralisations, telles que les déficiences de la structure psychique, ou les dommages subis par celle-ci, ou à des déséquilibres dans le capital instinctuel – avec les conséquences qui en découlent dans l’établissement des relations d’objet [3] .

	

	Dans tout cela, nous avons recours non seulement au mystère des forces et déficiences innées, mais aussi à la supposition d’un fondement de la santé mentale, une supposition tellement familière, si évidemment vraie, mais trop générale et sujette à l’exception pour être pleinement satisfaisante : celle qu’il y a dans le développement psychique une présence parentale cohérente qui éduque et réfrène, et a été internalisée. Du fait que nous en savons davantage sur la pathologie que sur la santé, nous sommes plus sûrs que l’existence d’un parent violent (destructeur, meurtrier, sadique), ou – peut-être encore plus préjudiciable – d’un parent profondément négligent (ou bien incapable de s’occuper de l’enfant ou contraint de le négliger ou de l’abandonner) peut faire du mal d’une façon qui amène la violence, dirigée contre le self et/ou les autres. Ces tendances violentes surgissent par le biais d’une identification à l’agresseur, et/ou une réaction agressive à la frustration ou au tourment. De façon assez curieuse, les parents que la colère effraie, qui sont faibles et excessivement indulgents peuvent aussi provoquer des propensions à la violence chez les enfants « gâtés » qui ont ensuite des difficultés à intérioriser le « non » nécessaire par rapport à leurs impulsions, et sont terrifiés par celles-ci et par leur colère non maîtrisée face à d’inévitables frustrations. La civilisation dépend de nos renonciations et compromis névrotiques. Pourtant, des parents violents, ou capables de ce que j’ai appelé un « meurtre psychique », ou absents, ou qui gâtent trop, ou même sans affection, ne sont pas invariablement présents dans l’histoire d’enfants et d’adultes qui présentent des tendances à la violence.
	

	

	Pour finir, je soulignerai – et je regrette d’avoir à le faire – l’aspect insatisfaisant de ma présentation qui est qu’elle ne dit rien d’une matrice théorique. Nous nous sentons plus sûrs face à la compréhension de la violence quand nous traitons de nos observations cliniques et sans doute plus à l’aise quand nous examinons le traitement de celle-ci, que j’aborderai en quelques phrases. Nous savons quoi faire ; le mystère est de savoir comment le faire. C’est l’amour qui nous permet de guérir. Si – c’est un grand, et parfois, hélas, impossible si – le thérapeute peut amener l’individu enclin à la violence à se soucier de lui ou elle en tant que personne séparée et supporter cette bienveillance, il devient alors possible de contrôler la violence ou de rétablir ce contrôle. Supporter la bienveillance et l’affection n’est pas toujours facile. Pour ceux qui ont été séduits ou battus dans leur enfance, par exemple, c’est habituellement l’amour pour le parent, ou au moins le besoin de ce dernier, qui les a amenés, enfants, à l’excès de stimulation et au tourment qui en a résulté. La distance émotionnelle peut être ressentie comme obligatoire. Il nous faut trouver des moyens individuels et parfois idiosyncrasiques pour provoquer et entretenir la bienveillance chez chaque patient. August Aichhorn a écrit un livre sur sa propre méthode, fondée intuitivement, pour créer un ben émotionnel positif avec des jeunes et des adolescents délinquants. Nous devons mettre au point des techniques comparables avec chaque patient dont la pathologie est centrée sur des sentiments et des impulsions violents et meurtriers.

	
	

	

	
	
Références
	Aichhorn A., Wayward Youth (1925), New York, Viking, 1935.

	Cummings E. E., « Red-rag and pink-flag » (1940), Collected Poems, New York, Harcourt Brace Jovanovich, 1972.

	Frank A., « The unrememberable and the unforgettable », Psychoanalytic Study of the Child, 1969, 24, p. 48-77.

	Freud S., « Le mécanisme psychique des manifestations hystériques » (1893), Études sur l’hystérie, 19 ; L’interprétation du rêve
	 (1900), Paris, PUF, 2003, vol. 4 ; Leçons d’introduction à la psychanalyse (1917), Paris, PUF, 2000.

	Joyce J., Ulysse (1914), Paris, Gallimard, 1937.

	Perelberg R. J., « Violence in young children and adults : A review of the litterature and some new formulations », Bulletin of the Anna Freud Center, 1995, 18, p. 89-122 (chapitre 1 de ce livre).

	Sandler J., From Safety to Supergo, New York, Guilford, 1987.

	Shengold L., Halo in the Sky : Observations on Anality and Defense (1988), New Haven (CT), Yale Univ. Press, 1992.

	Weintrobe S., « Violence and mental space », Bulletin of the Anna Freud Center, 1995, 18, p. 149-165.




	

                            Notes du chapitre
                        

	[1] ↑ Joyce cite ici Hamlet : la scène où le prince force Gertrude à regarder des tableaux de son père et de Claudius. Il mêle le préœdipien et l’œdipien : le cannibalisme, le meurtre (fratricide et parricide) et l’inceste.

[2] ↑ Freud (1900) parle de l’indestructibilité des désirs inconscients : « Ils ne sont pas morts comme les défunts selon le concept que nous en avons, mais comme les ombres de l’Odyssée qui, dès qu’elles ont bu du sang, s’éveillent à une certaine vie » (p. 289). Le grand roman de Joyce est bien entendu fondé sur l’Odyssée.
	

[3] ↑ Je suis convaincu de l’importance essentielle d’un passage généralement réussi au travers des vicissitudes de l’érogénéité et de la libido anale en rapport avec le contrôle de l’agressivité et de la violence. J’ai appelé cela l’analité défensive. Cf. ce que j’ai écrit sur ce sujet : Shengold (1988).

	

	
Préface

Ronald Britton


Ce livre se fonde sur un projet entrepris au Centre Anna-Freud de Londres, dans lequel il s’agissait d’étudier l’analyse de patients ayant infligé des violences physiques à eux-mêmes ou à autrui. Il a déjà un avant-propos de Leonard Shengold, psychanalyste distingué, et une introduction érudite et circonstanciée de Rosine Perelberg, qui l’a édité. On peut alors se demander à quoi bon une préface ? Peut-être s’agit-il d’adresser des éloges ou une recommandation de la part d’une autre école de la Société britannique de psychanalyse en faveur d’une étude sérieuse, cliniquement fondée, d’un problème important, qui montre que les idées passent les frontières institutionnelles et nationales dès lors que les théories sont intelligemment utilisées pour rendre compte de phénomènes cliniques bien observés.

Cette étude traite d’un problème spécifique : celui de la violence physique, et non pas seulement de l’agressivité. Les auteurs établissent une distinction entre la cruauté mue par le plaisir et le type de violence dont il est question dans ce livre, et c’est l’état d’esprit associé à la violence non psychotique, apparemment arbitraire ou mue par le désespoir, auquel ils s’intéressent principalement. Les contributions sont diverses mais thématiques et lient pour une large mesure le phénomène aux troubles narcissiques dont elles traitent de façon détaillée. J’ai trouvé particulièrement intéressant non seulement le lien établi entre la violence et un état d’anxiété paranoïde, existentiel,dans lequel les pensées et l’identité de l’autre sont perçues comme une menace pour l’identité du self, mais aussi l’idée que l’émergence de fantasmes primaires de la scène primitive conduisent parfois certains patients à une peur de l’anéantissement et à une réaction violente. D’autres lecteurs trouveront sans doute d’autres idées saisissantes.

Le matériel clinique est détaillé, vivant, convaincant, et la discussion théorique d’une grande portée. Le résultat est ce livre très intéressant pour quiconque engagé dans la psychanalyse, quelle que soit son école de pensée.




Remerciements



Rosine Jozef PerelbergRosine Jozef PERELBERG est analyste formateur à la Société britannique de psychanalyse. Elle a précédemment fait un doctorat d’anthropologie sociale à la London School of Economies, à l’Université de Londres. Elle est maître de conférences à l’University College de Londres. Avec Ann Miller, elle a coédité Gender and Power in Families (1990) et, avec Joan Raphael-Leff, Female Experience : Three Generations of British Psychoanalysts on Work with Women (Routledge, 1997). Elle a également édité Dreaming and Thinking (Karnac, 2000). Pendant dix ans, elle a été membre du Groupe de recherche sur les jeunes adultes du Centre Anna-Freud qui a subventionné l’analyse de jeunes adultes.








Je suis reconnaissante non seulement au directeur du Bulletin of the Anna Freud Center, le Dr Yorke, mais aussi à son comité de rédaction et à Mme Anne-Marie Sandler de m’avoir invitée à participer comme rédactrice au numéro sur la violence [1]  qui a mené à la conception de ce livre.

Je voudrais aussi témoigner ma reconnaissance aux participants du Groupe de recherche sur les jeunes adultes, au sein duquel nous avons débattu du problème de la violence pendant des années. Ce groupe a entrepris d’analyser de jeunes adultes dans le cadre d’un projet subventionné et s’est réuni deux fois par mois à partir de novembre 1990. Après la mort de son président, le Dr George Moran, Mme Anne-Marie Sandler en a assuré la direction clinique. Les buts de la recherche, dirigée par le Pr Peter Fonagy, comprennent l’étude de l’efficacité de la psychanalyse avec des individus de cette tranche d’âge. Outre Mme Anne-Marie Sandler, Peter Fonagy et moi-même, les membres du groupe ont été Anthony Bateman, Marion Burgner (décédée prématurément en octobre 1996), Luigi Caparotta, Rosemary Davies, Rose Edgecumbe, Julia Fabricius, Anne Harrison, Hansi Kennedy, Brian Martindale, Duncan McLean, Joan Schachter, Maria Tallandini, Sally Weintrobe et Anne Zachary.

Avec son charisme, la clarté de sa pensée et son enthousiasme, Mme Anne-Marie Sandler a été pendant de nombreuses années une source d’inspiration. De Joseph Sandler, j’ai appris beaucoup sur ce qu’est la rigueur dans la recherche conceptuelle et la technique psychanalytique.

Au fil des années, j’ai eu l’occasion d’échanger des idées sur les questions traitées ici avec de nombreux autres confrères et amis de la Société britannique. Je voudrais remercier en particulier Donald Campbell, Peter Fonagy et Ronald Britton.

J’adresse également mes remerciements aux autres auteurs dont les contributions font que ce livre existe.

Je voudrais témoigner ma reconnaissance au Comité des freudiens contemporains dont le soutien financier a permis d’achever plus rapidement le manuscrit.

Notre pensée tire profit des si nombreux échanges que nous pouvons avoir avec des superviseurs, des amis et des confrères au fil des années. Je remercie tout particulièrement Christopher Bollas, Nina Coltart, Mervin Glasser, Pearl King, Egle Laufer, Dinora Pines et Harold Stewart.

Je voudrais également témoigner ma reconnaissance au Colloque franco-britannique, qui a lieu chaque année à Brighton, organisé par Haydée Faimberg et Anne-Marie Sandler, et en particulier à André Green, Marilia Aisenstein, Monique Cournut et Paul Denis non seulement pour leurs observations et leur inspiration, mais aussi pour m’avoir invitée à présenter mon travail à la Société psychanalytique de Paris et avoir fait en sorte que plusieurs de mes articles soient publiés en français. L’invitation de Catherine Chabert et Philippe Jeammet à présenter mon travail à l’Institut de psychologie de l’Université René-Descartes (Paris V, Centre Henri-Penon) m’a ouvert un nouveau cercle d’échanges.

Je remercie Elizabeth Spillius de son intérêt et de ses...







OEBPS/IMAGES/cnl.png
Avec le soutien du

ww.centrenationaldulive.fr









OEBPS/IMAGES/cover.jpg
 Violence
et suicide

Sous _Ia direction de
Rosine
Perelberg







OEBPS/IMAGES/logo_editeur.png
puf





