
[image: couverture]



 [image: pagetitre]


[image: Sigmund Freud (1856-1939) et Wilhelm Fliess (1858-1928), vers 1890 © Imagno / Roger-Viollet]
Sigmund Freud (1856-1939) et Wilhelm Fliess (1858-1928), vers 1890 © Imagno / Roger-Viollet


ISBN 978-2-13-080018-7
Dépôt légal – 1re édition : 2017, octobre
© Presses Universitaires de France / Humensis, 2017
170 bis, boulevard du Montparnasse, 75014 Paris
Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo.


REMERCIEMENTS
Je remercie mon éditrice, Monique Labrune, pour sa confiance et son soutien dans l’exercice consistant à transformer une thèse en livre.
Je remercie également ma famille et mes amis. Sans leur affection rien n’aurait été possible.
Un remerciement particulier à Philippe Moricet qui a relu le manuscrit avec diligence.
Un remerciement spécial à Markos Zafiropoulos pour avoir su entendre mon désir.



Pour Jonathan LOOR
Hospes comesque


 



INTRODUCTION
« Je pense que c’est cela qui rend “troublante” l’homosexualité : le mode de vie homosexuel beaucoup plus que l’acte sexuel lui-même. Imaginer un acte sexuel qui n’est pas conforme à la loi ou à la nature, ce n’est pas ça qui inquiète les gens. Mais que des individus commencent à s’aimer, voilà le problème. L’institution est prise à contre-pied ; des intensités affectives la traversent, à la fois elles la font tenir et la perturbent : regardez l’armée, l’amour entre hommes y est sans cesse appelé et honni. Les codes institutionnels ne peuvent valider ces relations aux intensités multiples, aux couleurs variables, aux mouvements imperceptibles, aux formes qui changent. Ces relations qui font court-circuit et qui introduisent l’amour là où il devrait y avoir la loi, la règle ou l’habitude. »
Michel Foucault, « De l’amitié comme mode de vie ».
Dits et écrits, IV, p. 164


Quelle est la valeur de ce que la psychanalyse peut dire de l’homosexualité ? Et d’ailleurs, a-t-elle encore quelque chose à en dire qui ne soit pas réactionnaire ? N’est-elle pas, depuis toujours, prétentieuse sur ce point ? Ne serait-ce pas cette prétention (exorbitante) qui justifierait qu’elle se taise maintenant au regard des débats nauséabonds sur la conjugalité et la filiation homosexuelles qui, depuis quinze ans, polluent l’espace public en France, souvent en son nom ? N’est-ce pas son autorité même qui désormais l’entache ? L’ignorance du « privilège épistémologique1 » où elle se place qui la disqualifie ? Alors qu’une perspective historique montre à l’envi les relations complexes entre les deux termes, ne vaut-il pas mieux, comme le propose Didier Eribon, rejeter toute la psychanalyse, c’est-à-dire, la psychanalyse en tant que telle2 ?
Tel n’est pas notre choix. Car rejeter la psychanalyse à partir d’une lecture de quelques-uns de ses textes fondamentaux à l’aune d’une approche polémique ne reconnaissant pas la distance entre le dit freudien inaugural sur le fait homosexuel – le régime discursif comme ses conditions de production – et la gangue des commentaires qui l’enveloppe désormais, c’est rompre un lien fécond entre psychanalyse et homosexualité masculine. Éric Fassin précise :
C’est l’homosexualité qui donne naissance aux savoirs sur la sexualité. L’obsession homosexuelle est tout autant cause qu’effet de la prolifération des discours savants. Aussi pourra-t-on dire, indifféremment, que l’homosexualité constitue un problème pour la psychanalyse, et que le problème homosexuel constitue la psychanalyse – depuis l’origine. […] Si, depuis toujours, l’homosexualité pose problème à la psychanalyse, c’est qu’elle n’est pas le fait des seuls patients, mais peut tout aussi bien concerner les thérapeutes3.

La question homosexuelle n’est certes pas nouvelle pour la psychanalyse dont elle est, pour une part, constitutive. Mais, l’argumentaire du sociologue est à reconsidérer lorsqu’il affirme qu’elle serait aujourd’hui radicalement renouvelée du fait d’une redistribution de l’ordre des savoirs :
On ne demande plus tant aujourd’hui : comment peut-on être homosexuel ? Mais : comment peut-on être homophobe ? […] Si depuis un siècle la psychanalyse, avec l’ensemble des savoirs sur la sexualité, s’interroge sur l’homosexualité, c’est aujourd’hui l’homosexualité qui interroge ces disciplines4.

S’il y a bien une obsession homosexuelle qui est tout autant cause qu’effet de la prolifération des discours savants, pourquoi ne pas étendre cet argument à toute pratique sexuelle dégagée momentanément ou définitivement de l’alibi procréatif ? Car, ce ne sont pas tant les homosexuels qui ont donné naissance aux savoirs sur la sexualité que les pervers5. Comme le rappelle Markos Zafiropoulos qui insiste sur le « régime discursif des sublimations dans l’“œuvre perverse” aux sources de la culture occidentale » :
Il est de peu de poids épistémologique de soutenir qu’il y aurait une sorte de péjoration normative des homosexualités inspirant de manière nocive la recherche de Freud et de Lacan […]. Les freudiens invitent plutôt à reconnaître l’héritage des perversions dans le développement subjectif de chacun au plan du cas comme ils savent aussi – sans l’idéaliser – le situer dans la genèse de la culture au plan des masses6.

Fassin note aussi que le problème posé par l’homosexualité à la psychanalyse se déduit du fait qu’elle concerne les thérapeutes comme les patients. C’est donc de la question du transfert dans l’expérience psychanalytique qu’il s’agit, c’est-à-dire de sa nature fondamentalement homosexuée. Si effectivement l’homosexualité concerne analysants et psychanalystes, alors elle intéresse au plus haut degré Freud lui-même dont la logique désirante s’impose à celles et ceux qui s’y inscrivent. Il n’y a pas ici à reculer car cela signifie que, d’une part, Freud a eu à élucider (pour soi) la manière dont la composante homosexuelle de la libido coordonne son propre désir, de l’autre, il est crucial pour celles et ceux qui se réfèrent à son enseignement de la connaître afin d’assurer au mieux la conduite des cures psychanalytiques.
Reste l’argument selon lequel nous assisterions désormais, compte tenu de la surface sociale acquise par les défenseurs de la cause homosexuelle et des évolutions du droit des sociétés occidentales, à un renversement de la charge de la preuve : si hier l’homosexualité était un problème en soi, aujourd’hui ce serait l’homophobie qu’il s’agirait de soumettre à la question. Ce retournement épistémologique concernerait la psychanalyse (clinique, dispositif et doctrine), entendue comme processus normativant qu’il conviendrait maintenant d’interroger voire de rejeter. Retournons à Freud pour comprendre sa position d’énonciation. La lettre à Stephan Zweig de 1926 à propos de son ouvrage La Confusion des sentiments7, nous oriente :
Le motif original est clair : l’homme auquel un autre offre son amour. Mais cette situation pose un problème, au moins pour un grand nombre d’êtres humains, pour tous ceux qui sont considérés comme normaux. Pourquoi l’homme ne peut-il accepter l’amour physique de l’homme, même lorsqu’il se sent très fortement lié à lui sur le plan psychique ? Ce ne serait pas contre la nature de l’Éros qui, avec le dépassement de la rivalité naturelle entre hommes (attitude de jalousie), connaîtrait un triomphe remarquable […]. Il n’est pas non plus contre la « nature » humaine car celle-ci est bisexuelle ; plus encore, cette incapacité n’a pas toujours existé, elle semble exister uniquement pour nous aujourd’hui, et même pas pour tous. Là où elle existe, elle est insurmontable. Celui qui la rencontre doit souffrir sans espoir. Qu’est-ce qui fonde cette répulsion apparemment élémentaire, et qui pourtant ne peut pas s’expliquer par les éléments8 ?

Que nous indique Freud ici ? Que « l’homme auquel un autre offre son amour » crée une situation qui pose problème à un « grand nombre d’êtres humains ». Sont-ce ceux qui relèvent de l’homosexualité égo-dystonique définie par les psychiatres américains qui l’indexent au DSM-III en 19739 ? Non, mais « ceux qui sont considérés comme normaux », suggérant au passage la dimension imaginaire du rapport normal/pathologique. Évoquant l’amour qui s’offre, Freud désigne-t-il l’inclination chaste qui exclut les relations charnelles ? Non plus, car il traite bien ici de l’« amour physique de l’homme »… « même » – précise-t-il – lorsque celui-ci « se sent très fortement lié à lui sur le plan psychique ». Autrement dit, il s’agit pour lui d’évoquer d’abord la rencontre sexuelle entre deux hommes qui n’a d’autre but que le plaisir qu’ils y prennent, sans exclure pour autant le lien amoureux. D’ailleurs, affirme-t-il, l’amour entre hommes serait « plus facile » (au plan du développement psychosexuel), « plus satisfaisant » et n’insulterait pas la « “nature” humaine car celle-ci est bisexuelle ». Reste donc ce que Freud pose ici comme une énigme : l’« incapacité » de ses contemporains d’accepter l’amour physique de l’homme pour un autre homme, incapacité dont il souligne aussi la cruauté. Bref, écrit-il dans une interrogation actant la dimension structurale du rejet social de l’homosexualité qu’il s’agit d’entendre comme constitutif du malaise dans la culture : « Qu’est-ce qui fonde cette répulsion apparemment élémentaire, et qui pourtant ne peut pas s’expliquer par les éléments ? »
L’interrogation freudienne peut être ressaisie ainsi : que veut la culture aux homosexuels ? Cette interrogation, en sa dimension structurale, renvoie les termes du débat sur la nocivité supposée de la psychanalyse à l’égard des homosexuels à une figure condamnée à se répéter. Du reste, nous-même avons eu à considérer cette tension et à mettre au travail ce paradoxe entre la pertinence d’une pratique dont nous éprouvions la robustesse à guider le sujet dans l’ordre du désir et un discours sur la théorie freudienne et l’orientation lacanienne qui, tel un collier où s’enfileraient une à une les perles de l’abomination, semblait désigner les homosexuels au mieux comme des malades dont on pouvait espérer, dans le meilleur des cas, la guérison (... de quoi ?). Or, si Freud souligne l’« incapacité » de ses contemporains à accepter cette manière d’être, c’est bien que le rejet social de l’homosexualité est intrinsèque à sa problématisation par le psychanalyste viennois. Par conséquent, nous autres les postmodernes, lorsque nous nous interrogeons sur les rapports entre psychanalyse et homosexualité pour dénoncer le traitement de la seconde par la première, nous bégayions d’ignorer que :
– Freud déclare en 1926 que le problème n’est pas l’homosexualité, mais son rejet social ;
– cette prise de position n’est pas nouvelle chez celui qui, dès 1905, intervient dans le débat public pour dire son opposition à toute législation réprimant l’homosexualité d’une manière que ne bouderait pas un militant de la cause homosexuelle10 ;
– Freud problématise d’emblée le fait homosexuel au cœur de la doctrine psychanalytique à partir d’un paradoxe articulant logique du cas et logique des masses : l’homosexualité ne peut être à la fois le fait d’une hérédité trop lourde (dégénérescence) et ce qui soutient (par la voie de la sublimation) la créativité des plus grands penseurs et artistes de toutes les époques.
Par cette frappe inaugurale, la question « que veut la culture aux homosexuels ? » prend place aux côtés des deux autres questions cruciales de la psychanalyse – « qu’est-ce qu’un père ? », « que veut la femme ? » – et doit être reconnue ainsi par celles et ceux qui se réfèrent à l’enseignement de Freud. S’agit-il alors de donner un blanc-seing à tous les suiveurs de l’œuvre freudienne ? Pas vraiment.
S’il est inexact d’inculper Freud d’homophobie, en revanche la question se pose pour les générations qui lui ont succédé. L’« obscure passion de guérir11 » dont nous montrons ce qu’elle doit à un préjugé de Freud qu’il s’emploiera à liquider lui-même, a, depuis, diversement animé les psychanalystes et il ne saurait être question ici d’en nier les effets – au mieux – délétères sur celles et ceux qui ont cru bon de se plaindre d’un choix d’objet non conforme auprès d’un psychanalyste12. Jusqu’à récemment la qualification d’un psychanalyste homosexuel par ses pairs semblait faire événement et propos13. Répétons-le, il n’est pas question ici de nier le fait que des psychanalystes ont développé ou soutenu des thèses (absurdes au regard de la doctrine) visant l’« hétérosexualisation » des homosexuel·le·s de part et d’autre de l’Atlantique à partir d’argumentaires dont la portée heuristique et clinique reste faible. Nous y voyons l’effet du refoulement, par la communauté psychanalytique, du retournement épistémologique inaugural de Freud pour éclairer les ressorts inconscients du désir homosexuel et ses effets sur la doctrine psychanalytique elle-même.
Autrement dit, c’est un faux débat que de s’interroger sur l’homophobie supposée de la psychanalyse alors que celle-ci problématise d’emblée le fait homosexuel à partir de son rejet social. Pourtant, une partie de notre communauté s’acharne à expliquer que ni Freud ni la psychanalyse dans son projet (ou son acte) ne sont homophobes tout en produisant une autocritique disciplinaire qui pointe le fait que, peu ou prou, d’autres confrères tenant de l’ordre (naturel ou symbolique) développeraient des argumentaires homophobes14. Sans doute, cela répond-il à une nécessité qui cherche à préserver le message freudien. Car, ce qui frappe ici c’est la répétition des termes du débat comme si ces points de vue reconduisaient au final ce qu’ils dénoncent, sans jamais parvenir à clore ce qui dans ces discours est vicié. Pourquoi ? Parce qu’il y a déplacement et répétition, lesquels signent le refoulement de la communauté scientifique concernant l’articulation spécifique du lien entre psychanalyse et fait homosexuel. Puisque les termes du débat sont infondés, la réponse de celles et ceux qui, externes à la psychanalyse, critiquent l’homophobie de Freud et de la psychanalyse, renvoient donc en miroir ce que notre communauté n’aperçoit pas : nous recevons notre propre message sous une forme inversée. Nous pourrions dire alors que ce maintien du faux débat par les psychanalystes eux-mêmes atteste de leur attachement à l’imago paternelle car ce qui est pointé par la critique postmoderne, c’est finalement le goût (homosexué ?) des psychanalystes pour le père (Freud ou Lacan) et leur pente à vouloir le sauver. C’est pourquoi l’homophobie supposée de Freud, qu’on l’accrédite ou la dénonce, apparaît comme un des avatars du mythe du déclin du père qui encombre notre discipline.
Au total, l’itération des relations problématiques entre psychanalyse et homosexualité apparaît comme une des figures qui reconduit le mythe du déclin du père dont l’absence précipiterait la ruine des sociétés occidentales dangereusement dérégulées15. Désormais les homosexuels – quel que soit le nom qu’on ou qu’ils se prêtent – seraient convoqués au banquet du social pour y faire part de leur opinion au grand jour. Dans nos sociétés postmodernes, où s’estomperait la différence des sexes, où le père serait défaillant, où les valeurs familiales seraient battues en brèche, autrement dit, où s’offrirait à nous un monde unisexe et sans repères si ce n’est la perspective d’une jouissance immédiate, l’homosexualité masculine constituerait un symptôme – sinon un modèle théorique – de cette nouvelle (et inquiétante) versatilité de l’époque. D’aller l’amble jadis, nous irions désormais cul par-dessus tête : les gays feraient la Loi. Figure se retournant sur elle-même satisfaisant ainsi et les « pro » et les « anti », l’homosexuel masculin (ses frères et sœurs transpédégouinintersexués aussi) apparaîtrait comme un puissant dissolvant de l’hétéronormativité pour les uns16, une perversion incarnée témoignant du déclin des sociétés occidentales pour les autres17.
Pour autant, les rapports entre psychanalyse et homosexualité ne sont pas réductibles à ces prises de position. Ils ont leur propre réflexivité même si les termes du débat apparaissent parfois comme déjà clivés. Ainsi, les études gays et lesbiennes, les études féministes, les gender studies et, plus récemment, la queer theory forment un champ qui s’est constitué en partie contre la psychanalyse mais s’en inspirent aussi largement18. Comme l’indique Bruno Perreau, qui a notamment esquissé l’histoire des études gays et lesbiennes en France, l’enjeu épistémologique est celui d’un décentrement :
L’intérêt des études gays et lesbiennes ne réside pas, en soi, dans une certaine concentration de travaux autour d’un objet préalablement circonscrit, mais, au contraire, dans la transformation même de cet objet. L’homosexualité n’est pas à reconnaître dans le champ universitaire mais a à produire ce champ19.

Pour autant cette effervescence scientifique ne va pas de soi. À la différence des États-Unis où les travaux sur les homosexualités dans les sciences sociales ou en histoire sont largement publiés et traduits, où il existe, depuis plusieurs décennies, des centres de recherche dédiés aux gay and lesbian studies fondés pour partie sur les œuvres de Foucault ou Deleuze par exemple, en France, il aura fallu attendre le milieu des années 1990 pour que le monde académique et éditorial prenne en compte, donc légitime, un domaine de recherche pourtant en cours de formulation depuis les années 1970.
De même, le champ psychanalytique, pour peu qu’il renonce à une lecture acritique des concepts qui le fondent, est à même de retrouver le tranchant subversif des énoncés de Freud et de Lacan sur la sexualité en problématisant des formes de subjectivation qui ne se réduisent pas à des identités sexuelles. Lorsque Lacan, qui s’interroge en novembre 1960 sur la nature de l’Éros – donc sur la nature du transfert –, affirme à partir du mythe grec sur la naissance de l’amour que « c’est le masculin qui est désirable, c’est le féminin qui est actif20 », il retourne l’équation freudienne (masculin = activité / féminin = passivité) trop souvent ânonnée pour montrer la « puissance structurante des mythes pour les organisations inconscientes et collectives21 ». De même, curieusement, les auteurs postmodernes les plus critiques ne se réfèrent jamais au séminaire Encore22 où, pourtant, Lacan subvertit d’une manière bien plus radicale les rapports de sexes et fournit des outils conceptuels pour en penser la discordance23.
En somme, lorsque nous prêtons attention à la manière dont la psychanalyse rend compte aujourd’hui du fait homosexuel, nous apercevons ceci :
1) d’une part, la sorte d’oblitération qui frappe les travaux de Freud, pourtant caractérisés par la problématisation du fait homosexuel à partir de son rejet social. Cette antiparastase inaugurale permet d’apercevoir ce qui autrement reste opaque : les ressorts inconscients du désir homosexuel ou la manière dont le fait homosexuel est impliqué dans les investissements libidinaux au plan du cas comme des masses ;
2) d’autre part, cette oblitération n’est pas sans effet sur les termes du (faux) débat public/savant sur le fait homosexuel qui nourrissent le soupçon itératif de son homophobie constitutive. Nous y voyons le signe d’un refoulement de la communauté psychanalytique qui se refuse à reconnaître l’homosexualité de Freud, c’est-à-dire le poids (constamment sous-évalué) de l’androphilie du psychanalyste viennois au principe de l’œuvre analytique (acte et doctrine).
Par conséquent, l’objet de cet ouvrage n’est pas de discuter la validité des thèses freudiennes sur l’homosexualité masculine ni l’androphilie de Freud (avec sa rallonge biographique), mais de mettre au jour la manière par laquelle il produit son savoir sur le fait homosexuel à partir, notamment, de ce qui fait symptôme (pour lui) et en considérant que ce geste concerne, de fait, toutes celles et ceux qui, depuis, s’inscrivent dans son désir. L’Homosexualité de Freud vise non pas à interroger la psychanalyse par l’homosexualité, mais à montrer ce que la psychanalyse doit à l’élaboration freudienne du fait homosexuel selon une dynamique où les deux termes se répondent mutuellement. Autrement dit, s’il y a une portée heuristique considérable pour la compréhension du fait homosexuel à concentrer l’attention sur le dit freudien concernant cette manière d’être, il y a une portée heuristique bien plus considérable encore pour la psychanalyse elle-même à considérer la façon dont Freud est parvenu à établir ses élaborations sur le fait homosexuel. La conceptualisation du fait homosexuel chez Freud voit la mise en place d’une dialectique discrète : les élaborations sur le thème sont tout autant la cause que l’effet des recherches engagées par le psychanalyste viennois à partir de l’examen de la littérature de son temps, des résultats déduits des conduites de cures psychanalytiques, des affects pour son ami Fliess qui, bien après la fin de leur amitié, continuent à le travailler notamment à des moments cruciaux de sa conceptualisation théorique. Par conséquent, l’hypothèse générale qui oriente cette recherche s’énonce ainsi : il y a une définition sophistiquée et élargie de l’homosexualité masculine chez Freud qui participe à (et de) l’autonomie du champ freudien. Cette définition est corrélée à l’élargissement de la définition du sexuel élaborée par Freud durant sa vie scientifique (introduction de la libido du moi et du narcissisme en 1914 ; introduction de la pulsion de mort et du masochisme à partir de 1920). Cette définition est aussi l’effet de rectifications subjectives constantes de la part de Freud.
Un point reste à examiner : le glissement opéré entre le terme « homosexualité » et la formule « fait homosexuel », expression qui a notre préférence dans le cadre de cette recherche. Par « fait homosexuel », nous entendons tous les dits freudiens se rapportant aussi bien à l’homosexualité manifeste qu’à l’homosexualité latente. Bref, toutes les formations conscientes ou inconscientes, individuelles ou collectives, pouvant être rapportées différentiellement ou non à l’homosexualité entendue tout à la fois comme une identité, un penchant, une logique désirante, etc. Par cette formule neutre, il s’agit de pouvoir rendre compte d’une caractéristique de la sexualité humaine en l’extrayant des effets idéologiques qui la travaillent. Car, d’une part, les termes pour dire l’homosexualité, comme du reste la sexualité, ont leur histoire et leur géographie qu’il convient de restituer pour s’y repérer convenablement. D’autre part, les termes pour dire la sexualité sont pris également dans des rapports de domination dont les approches visant l’intersectionnalité entre genre, classe et race cherchent à rendre compte. Enfin, bien que la formule « fait homosexuel » soit au singulier, nous n’ignorons pas que désormais le débat porte sur les homosexualités, bien qu’il s’agisse là encore d’une fausse fenêtre car Freud avait déjà aperçu – et ne cessa de rappeler – que le désir homosexuel n’était pas réductible à une seule formule. Mais, plus fondamentalement, ce que nous visons est d’un autre registre. En distinguant entre « homosexualité » et « fait homosexuel », nous souhaitons mettre en évidence une caractéristique de l’usage freudien de cette catégorie de classement qui s’impose à nous. La formule « fait homosexuel », bien qu’un peu terne, permet d’apercevoir ceci : Freud forge, progressivement, au gré de ses innovations théoriques, une conception du fait homosexuel en tant qu’opérateur métapsychologique dont la valeur inconsciente vaut pour toutes et tous, qu’il détache d’une identité homosexuelle reconduisant, au mieux, les préjugés qui la fondent. Autrement dit, par ce décollement permettant le vidage des préjugés accolés au terme « homosexualité », Freud contribue à dé-essentialiser le fait homosexuel, c’est-à-dire, au total, le fait sexuel, pour le ramener à la logique désirante qui le soutient et dont les coordonnées se déduisent des lois du langage.
La première section de notre enquête présente le matériel mobilisé pour la construction de notre objet de recherche. Il s’agit ici de montrer le poids dans le corpus freudien du fait homosexuel selon une approche articulant synchronie et diachronie et considérant tous les dits freudiens tels que nous pouvons les connaître aujourd’hui, sans préjuger de leur valeur heuristique. Sont explorées également les prises de positions publiques de Freud sur le fait homosexuel ainsi que ses considérations sur la pédagogie et l’homosexualité du thérapeute. L’accent est mis aussi sur la manière par laquelle Freud est travaillé (en lui) par la composante homosexuelle de la libido au fur et à mesure de ses élaborations conceptuelles. À ce titre, la lecture de la correspondance avec Fliess articulée au cas Dora permet d’apercevoir que, aux moments cruciaux, Freud est confronté aux affects pour son ami berlinois, dont il dénoue les effets par un approfondissement du savoir tant sur le fait homosexuel que sur la doctrine elle-même.
La seconde section de cette recherche s’intéresse au lexique freudien de l’homosexualité masculine selon une approche qui se veut archéologique. Les mots-clés identifiés sont tous datés, analysés et situés dans l’édifice doctrinal au regard du débat public de son temps. Cette cartographie montre que les avancées conceptuelles sur le fait homosexuel ont été possibles du fait de l’implication psychique de son auteur et de son effort pour la mettre à jour. Sont restitués aussi les principaux termes du débat historique sur le fait homosexuel et l’effort de Freud pour rompre avec l’« ensemble perversion-hérédité-dégénérescence24 ». Au final, nous montrons que le lexique freudien de l’homosexualité masculine participe des efforts de son auteur pour autonomiser le champ à partir d’une définition spécifique – pas vraiment perçue dans ses conséquences par nos contemporains –, qui subvertit radicalement et les conceptions savantes et les conceptions militantes du fait homosexuel.
Dans la troisième section, les cas d’analysants homosexuels masculins figurant dans le corpus freudien sont isolés ainsi que ceux pour lesquels l’avis de Freud est sollicité. Enfin, l’attention est portée sur l’année 1910, véritable « moment homosexuel » de Freud, où la rédaction d’Un souvenir d’enfance de Léonard de Vinci25 puis des Remarques psychanalytiques sur un cas de paranoïa26 sont l’occasion pour le psychanalyste viennois de forger une conception autonome et sophistiquée du fait homosexuel, au point de devenir un opérateur (inaperçu) placé au cœur de la métapsychologie dès lors qu’il se sera dépris du préjugé de la guérison.

1. Kosofsky Sedgwick E., Épistémologie du placard, Paris, Éditions Amsterdam, 2008, p. 23-81.

2. Eribon D., Une morale du minoritaire. Variations sur un thème de Jean Genet, Paris, Fayard, 2001, p. 222.

3. Fassin É., L’Inversion de la question homosexuelle, Paris, Éditions Amsterdam, 2005, p. 161-162.

4. Ibid., p. 161-162.

5. Lantéri-Laura G., Lecture des perversions, Paris, Éditions Economica/Anthropos, 2012.

6. Zafiropoulos M., « L’œuvre perverse à l’origine de la culture », préface à Lantéri-Laura G., Lecture des perversions, op. cit.

7. Zweig S., La Confusion des sentiments, Paris, LGF, 1991.

8. Freud S. et Zweig S., Correspondance, Paris, Rivages, 1995, p. 48-49.

9. Briki M., Psychiatrie et Homosexualité, Besançon, Presses universitaires de Franche-Comté, 2009, p. 146-147.

10. Spiers H. et Lynch M., « The Gay Rights Freud », Body Politic, no 33, mai 1977, p. 9.

11. Zafiropoulos M., « L’œuvre perverse à l’origine de la culture », op. cit.

12. Heenen-Wolff S. (dir.), Homosexualités et Stigmatisation, Paris, Puf, 2010. Laufer L., « Ce que le genre fait à la psychanalyse », in Laufer L. et Rochefort F. (dir.), Qu’est-ce que le genre ?, Paris, Payot, 2014, p. 191-212.

13. Le Corre L., « Existe-t-il des psychanalystes lesbiennes ? », Journal des anthropologues, no 116-117, 2009, p. 351-367.

14. Par exemple : Prokhoris S., Le Sexe prescrit, Paris, Aubier, 2000. Tort M., Fin du dogme paternel, Paris, Aubier, 2005, p. 423-434.

15. Zafiropoulos M., Du père mort au déclin du père de famille, Paris, Puf, 2014, p. 143-182.

16. Bourcier M.-H./S., « ZAP la psy : on a retrouvé la bite à Lacan ! », Sexpolitiques. Queer zones 2, Paris, La Fabrique, 2005, p. 251-271.

17. Voir l’analyse critique de Fassin des prises de position affolées des psychanalystes qui occupèrent l’espace public durant les débats portant sur l’alliance et la filiation pour les homosexuel·le·s lors du vote de la loi sur le Pacs en 1999. Fassin É., L’Inversion de la question homosexuelle, op. cit., p. 163-166.

18. Par exemple : Bersani L., Homos. Repenser l’identité, Paris, Odile Jacob, 1998. Butler J., Trouble dans le genre, Paris, La Découverte, 2005. Lauretis T. de, Théorie queer et cultures populaires, Paris, La Dispute, 2007.

19. Perreau B. (dir.), Le Choix de l’homosexualité, Paris, Epel, 2007, p. 16.

20. Lacan J., Le Séminaire. Livre VIII : Le transfert (1960-1961), Paris, Seuil, 2001, p. 147.

21. Zafiropoulos M., Du père mort au déclin du père de famille, op. cit., p. 207.

22. Lacan J., Le Séminaire. Livre XX : Encore (1972-1973), Paris, Seuil, 1975.

23. Cevasco R., La Discordancia de los sexos, Buenos Aires/Barcelone, Psicolibro ediciones/S&P ediciones, 2010.

24. Foucault M., Histoire de la sexualité. Tome I : La volonté de savoir, Paris, Gallimard, 1976, p. 157-158.

25. Freud S., « Un souvenir d’enfance de Léonard de Vinci », in Œuvres complètes. Psychanalyse, tome X, Paris, Puf, 1993.

26. Freud S., « Remarques psychanalytiques sur un cas de paranoïa », in Œuvres complètes. Psychanalyse, tome X, op. cit.





Première partie
Freud, l’homosexualité, les homosexuels


« Peut-être ferez-vous à présent cette objection : mais voyons, tout cela n’est pas de la sexualité. J’ai employé le mot dans un sens beaucoup plus large que celui auquel vous avez l’habitude de l’entendre. Cela je vous le concède volontiers. Mais la question est de savoir si ce n’est pas plutôt vous qui employez ce mot dans un sens beaucoup trop étroit. »
Sigmund Freud, De la psychanalyse, p. 45-46.


Que veut la culture aux homosexuels ? Cette question occupe Freud toute sa vie de chercheur comme l’établit l’exposé, même succinct1, des résultats de notre inventaire des signifiants du fait homosexuel dans l’œuvre freudienne. Une première intelligibilité du fait homosexuel est proposée qui montre l’intérêt constant de Freud pour ce thème aux moments cruciaux de sa conceptualisation théorique et guide, au final, l’ensemble de cette investigation. Il s’agit ici de faire apparaître, tel un histologiste maniant un liquide de contraste, le poids (sous-estimé par la doxa analytique) des élaborations freudiennes sur le fait homosexuel. Quelques éléments de la biographie de Freud sont avancés pour mieux appréhender son intérêt pour le fait homosexuel. Si l’homme n’est pas l’œuvre, il est tout de même pertinent de montrer son implication pour une question dont certains des arguments sont forgés à partir de sa propre vie d’âme ou d’engagements publics. La passion pour Fliess est abordée à partir du prisme psychanalytique, en l’occurrence le cas Dora dont la rédaction est contemporaine de la rupture entre les deux amis. Cette passion signe aussi la manière par laquelle Freud est travaillé par le fait homosexuel au point qu’il répétera à plusieurs reprises les modalités d’une rupture qui tout à la fois questionne ses autres amitiés masculines et le met littéralement au travail.
Deux conséquences en découlent. D’une part, il ne s’agit pas ici de livrer une quelconque psychologie de Freud où l’on traquerait les affects qu’il a réellement éprouvés. En revanche, l’enjeu est de comprendre comment, porté par son désir, celui-ci construit un savoir sur le fait homosexuel, pour une part déduit de son propre symptôme, au fur et à mesure de l’élaboration du champ. De l’autre, à s’inscrire dans le désir de Freud, il est erroné de réduire le fait homosexuel au choix d’objet et au narcissisme. Un même signifiant – « homosexualité » et ses dérivés syntagmatiques – domine le corpus freudien pour rendre compte de l’entrée dans la paranoïa, du rapport entre identification et lien social ou encore du transfert dans la conduite de cure. La question homosexuelle pour la psychanalyse est donc à considérer en sa pluralité : suivant la logique du cas et celle du collectif, mais aussi du point de vue de la névrose comme de la psychose et de la perversion, selon la psychopathologie et la métapsychologie dont la théorie de la libido est le socle fondamental.

1. Pour l’exposé exhaustif de notre inventaire des corpus freudien, lacanien et des publications françaises de psychanalyse, de psychologie et de psychiatrie, voir : Le Corre L., « L’homosexualité de Freud », thèse de doctorat, université Paris Diderot-Paris VII, 2015, p. 722-1 057.





CHAPITRE 1

L’homosexualité masculine dans le corpus freudien : méthode et exposé des résultats


« En nous rappelant l’“analyse originelle”, [Mannoni] nous remet au pied de la dimension de mirage où s’assoit la position du psychanalyste et nous suggère qu’il n’est pas sûr qu’elle soit réduite tant qu’une critique scientifique n’aura pas été établie dans notre discipline. »

Jacques Lacan, « Proposition du 9 octobre 1967 »,
Autres écrits, p. 253.





L’enjeu de cette recherche porte sur les énoncés freudiens concernant le fait homosexuel ainsi que sur le silence qui les accompagne. Les travaux d’Octave Mannoni1 et d’Erik Porge2 ont largement contribué à situer l’« origine de la psychanalyse en termes d’émergence de discours » afin de rompre avec le parti pris de l’ignorance qui a accompagné l’édition des lettres à Fliess, caviardage et censure ayant guidé cette parution que Freud lui-même ne souhaitait pas. L’opération effectuée est claire : entamer la reconduction ad nauseam du mythe des origines qui encombre le champ freudien, soit le mythe de l’auto-analyse, ce roman de Jones visant à donner une origine à l’origine, où Freud, par la seule force de son génie, s’auto-engendrerait dans un curieux moment hors-sexe. Si « Fliess a permis à Freud de nouer son désir d’analyste à la science, au-delà de la visée thérapeutique, et ce, par l’intermédiaire d’une nouvelle science en devenir », c’est à partir d’un changement de position d’énonciation où il passe de la plainte à l’ami à l’adresse à la communauté des savants. Point d’introspection donc, mais le passage d’un discours à un autre qui acte du devenir analyste de Freud. Pourtant, Freud reste encombré toute sa vie par les suites de sa passion pour Fliess dont la ranimation des affects signe le réel de la division du sujet – noté $ par Lacan – où « le je qui analyse n’est pas le même que le je sur lequel porte l’analyse »3.

La méthode retenue est la suivante : d’une part, inventorier les signifiants de l’homosexualité et leurs dérivés syntagmatiques dans l’œuvre de Freud – si besoin à partir de l’édition allemande –, quel que soit le statut des textes examinés (livres et articles, minutes de la Société de psychanalyse de Vienne (SPV), correspondance, notes, interviews, etc.), sans établir de hiérarchisation fondée sur leur portée heuristique ; de l’autre, distribuer chronologiquement le matériel dénombré afin d’avoir un aperçu quantitatif de l’intérêt de Freud pour l’objet homosexuel au plan de la production scientifique et de l’activité épistolaire qui l’accompagne.

Cette méthode vise l’exhaustivité et offre une vue synoptique de la question homosexuelle à replier sur l’architectonie générale de la doctrine freudienne, en particulier l’année 1910. Pour réduire les effets d’imaginarisation ou d’amphibologie que produit toute logique interprétative prise à son propre jeu, nous nous sommes efforcés de fonder en rigueur notre argumentation en l’étayant sur des dits freudiens minutieusement contextualisés et datés. Bref, à la manière de Georges Dumézil4, nous nous sommes bornés à établir des faits du second degré déduits de l’articulation de faits du premier degré, c’est-à-dire de faits constatés.

S’il est aisé d’isoler les occurrences où l’homosexualité est un objet de recherche pour Freud, il est plus périlleux de repérer les passages de son œuvre où il semble travaillé à son insu par l’homosexualité. Deux écueils se dressent : la psychologisation militante qui s’appuie sur l’œuvre pour expliquer l’homme ; l’amphibologie qui prend pour déclaration d’amour des formulations amicales relevant de l’habitus de deux jeunes médecins ambitieux de la Mitteleuropa à l’orée du XXe siècle, époque où une ségrégation forte des genres organise le social. Au final, le plus pertinent a semblé de nous laisser guider par Freud lui-même.

Concentré aux moments-clés de sa doctrine, l’intérêt de Freud pour le fait homosexuel n’en est pas moins transverse à l’ensemble de l’œuvre, des premières lettres à Fliess en 1887 à l’Abrégé de psychanalyse en 1938. Si au premier abord les travaux freudiens sur – ou à partir de – l’homosexualité se concentrent dans quelques ouvrages et articles connus – les Trois Essais sur la théorie sexuelle, Un souvenir d’enfance de Léonard de Vinci, « Le cas Schreber », « La jeune homosexuelle », « De quelques mécanismes névrotiques dans la jalousie, la paranoïa et l’homosexualité », Psychologie des masses et analyse du moi –, un examen plus attentif montre un Freud occupé par cette question tout au long de son œuvre. Outre les 7 travaux cités, notre inventaire livre aussi 52 ouvrages et articles, 46 procès-verbaux de la SPV, 210 lettres, et 17 autres documents fournissant des indications complémentaires – précisions cliniques, commentaires, avancées théoriques – soit 332 documents au total5.


LE FAIT HOMOSEXUEL EN TROIS SÉQUENCES : 1894-1922


L’inventaire chronologique des signifiants de l’homosexualité dans le corpus freudien appelle trois observations : une production scientifique qui se décline en trois séquences ; l’année 1910 qui apparaît centrale – au vu du nombre et de l’importance des documents colligés – pour la compréhension du fait homosexuel et ses effets dans l’élaboration freudienne ; enfin, des références bibliographiques qui montrent un effort de décentrement de Freud pour penser le sexuel se déduisant d’un recours spécifique à l’anthropologie. Si ces points sont approfondis en dernière partie, il est utile pour une première intelligibilité de la question, d’en brosser à grands traits les principales articulations.


Première séquence : 1894-1901

Cette séquence concerne surtout la correspondance avec Fliess et les Trois Essais sur la théorie sexuelle6. Sur les 38 documents colligés, 34 sont des lettres adressées à Fliess et 4 des livres ou articles. La théorie de l’inconscient en est à ses débuts, Freud n’a pas encore rencontré les autres personnalités marquantes de l’histoire de la psychanalyse, dont plusieurs deviendront ces principaux correspondants. La rencontre avec Jung, Eitingon, Abraham et Binswanger n’a lieu qu’en 1907, celle avec Ferenczi et Jones débute en 1908, celle avec Pfister en 1909, enfin, celle avec Lou Andreas-Salomé en 1911. Son activité épistolaire est donc mince, le nombre d’interlocuteurs réduit. Mais cette séquence où Freud noue une relation intense avec son ami berlinois – qu’il nommera l’« affaire Fliess7 » – est décisive car s’y lisent des propos au caractère fortement homosexué. Or, l’intérêt de l’affaire Fliess réside dans ce qu’elle dit de la logique du fantasme freudien. Elle a non seulement pesé dans les élaborations conceptuelles sur le déclenchement de la paranoïa, mais aussi sur l’élaboration du transfert et, au total, sur l’œuvre freudienne tout entière. Lacan :

Ce qui est alors pour Freud la parole qui polarise, organise toute son existence, c’est la conversation avec Fliess. Elle se poursuit en filigrane dans toute son existence comme la conversation fondamentale […], ce vaste discours à Fliess qui sera ensuite toute l’œuvre de Freud8.


Jusqu’à la rédaction du cas Dora et des Trois Essais sur la théorie sexuelle, le fait homosexuel est peu problématisé : il apparaît dans des observations cliniques établissant l’étiologie des accès hystériques des premières analysantes ou la description phénoménologique d’un rêve. Six lettres à Fliess contiennent les mêmes indications anamnestiques ou des informations préfigurant les recherches futures sur l’homosexualité masculine9.

Avec Dora, Freud jette les bases argumentaires de sa première théorie de l’homosexualité élaborée dans les Trois Essais sur la théorie sexuelle...








OEBPS/images/Freud_et_Fliess.jpg





OEBPS/cover/pagetitre.jpg
Lionel Le Corre

[’ homosexualité
de Freud





OEBPS/images/lg_tiret.jpg





OEBPS/cover/cover.jpg
Lionel Le Corre

F [’homosexualité de |






