
	
        [image: Couverture de l'epub]
    

    

        

        
        Sophie Wahnich
    


    Une histoire politique de l'amnistie


    
        Études d'histoire, d'anthropologie et de droit

    

    
        
            [image: Logo de l'éditeur PUF]
        

    


    
        Copyright

        
            


    
        ©  Presses Universitaires de France,
        Paris, 
        2007
    



    
        ISBN papier : 9782130559030

        ISBN numérique : 9782130791218

        



    
    
        Composition numérique : 2016
    
    



    
        
            
                http://www.puf.com/
            

        
    



    
        Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement réservée à l’usage privé du client. Toute reproduction ou diffusion au profit de tiers, à titre gratuit ou onéreux, de tout ou partie de cette œuvre est strictement interdite et constitue une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et suivants du Code de la propriété intellectuelle. L’éditeur se réserve le droit de poursuivre toute atteinte à ses droits de propriété intellectuelle devant les juridictions civiles ou pénales.
    



        

        
            
                
                    [image: Logo CNL]
                
            

        
    


    Présentation

    L'amnistie est souvent vécue comme un dispositif qui voile la vérité historique et s'oppose à la justice due aux victimes. L'amnistie ou son refus sont aussi indissociables de la qualification des crimes concernés et supposent toujours une réécriture de l'Histoire. Comprendre la construction historique de cette représentation et la critiquer pourrait redonner à l'amnistie ses lettres de noblesse. Cet ouvrage propose un travail de réflexion sur les sociétés européennes pouvant être capables de vivre avec leur part d'irréconciliable et d'irréconcilié pour apporter au débat public et à la réflexion des législateurs un éclairage sur l'institution de la clémence la plus ancienne et la plus controversée de la tradition démocratique.



    
        

        
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            


        

    

    Table des matières


    
        	
                        Introduction
                        
                            (Sophie	Wahnich et GIP Mission de recherche Droit et Justice)
                        
                    
                
	
                        Première Partie - Une institution galvaudée ?  
	
                        
                            (Lynda	Dematteo, Hervé	Rayner, Maria	Grazzia Sangalli et Sophie	Wahnich)
                        
                    
                    
                        	
                        
	I. Quels scandales rôdent autour des amnisties des après-guerre ?
                        
                    
                
	
                        II. Années 1970, années 1980 : entre angélisme et prudence, l’amnistie et ses coûts politiques
                        
                    
                
	
                        
	III. Le débat franco-italien sur les extraditions italiennes : un dialogue de sourds ?
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        Deuxième Partie - Manières de faire avec la violence politique du XVIIIe siècle à aujourd’hui
                        
                    
                    
                        	
                        Écrire l’histoire des violences politiques ou les amnistier
                        
                    
                    
                        	
                        I. Le débat sur les extradés italiens et le jeu des références historiques
                        
                    
                
	
                        II. Les territoires antagonistes de l’amnistie
                        
                    
                
	
                        III. Amnistier des violences politiques en période révolutionnaire
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        L’irréconcilié : histoire critique aux marges de l’amnistie  
	
                        
                            (Marie	Cuillerai)
                        
                    
                    
                        	
                        Une temporalité en excès
                        
                    
                
	
                        « C’est “histoire de vivre” »
                        
                    
                
	
                        La mémoire, l’histoire, l’oubli de la politique
                        
                    
                
	
                        Dissensus et vérité historique
                        
                    
                
	
                        « Vérité historique » et « besoin de reconnaissance »
                        
                    
                
	
                        Le présent de l’irréconcilié
                        
                    
                
	
                        L’histoire comme écriture
                        
                    
                
	
                        Conscience historique et mémoire dissensuelle
                        
                    
                
	
                        
	« Mémoire des victimes, mémoire des coupables »  
	
                        
                    
                
	
                        Continuités culturelles
                        
                    
                
	
                        Politiques d’oubli et identité postnationale
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        L’amnistie des prisonniers politiques italiens entre révisionnisme historique et imbroglio politique
                        
                            (Lynda	Dematteo)
                        
                    
                    
                        	
                        
	I. Le désaveu de la violence politique et ses effets de représentation
                        
                    
                
	
                        II. La théorie du « double État » comme instrument de lutte politique
                        
                    
                
	
                        III. La concaténation du passé et du présent dans la vie politique italienne
                        
                    
                

                    

                    
                

                    

                    
                
	
                        Troisième Partie - Les paralysies contemporaines
                        
                    
                    
                        	
                        Le droit des victimes et la défiance envers l’amnistie aujourd’hui  
	
                        
                            (Richard	Rechtman et Maria	Luisa Cesoni)
                        
                    
                    
                        	
                        I. Une nouvelle évidence sociale : la réparation « psychologique » sur la scène judiciaire
                        
                    
                
	
                        II. La demande de réparation symbolique provient de l’extérieur
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        La normativité de l’ordre juridique européen à l’épreuve de la terreur  
	
                        
                            (Sophie	Dimitroulias)
                        
                    
                    
                        	
                        I. Des défis de la terreur : guerre totale ou démocratie cosmopolitique ?
                        
                    
                
	
                        II. L’espace judiciaire pénal européen captif du pouvoir intergouvernemental
                        
                    
                
	
                        III. Dépolitisation du crime et hypercriminalisation du terrorisme : législation européenne consécutive au 11-septembre
                        
                    
                

                    

                    
                
	
                        L’à-venir cosmopolitique de l’amnistie ? Perspectives constituantes européennes
                        
                            (Sophie	Dimitroulias)
                        
                    
                    
                        	
                        I. L’ouverture de l’horizon universaliste
                        
                    
                
	
                        
	II. Vers une mise en œuvre anticipée des réformes annoncées par le traité. Luttes de pouvoir interinstitutionnelles
                        
                    
                

                    

                    
                

                    

                    
                
	
                        La clémence de l’Autorité supranationale ?
                        
                            (Sophie	Wahnich et GIP Mission de recherche Droit et Justice)
                        
                    
                
	
                        L’aujourd’hui et le devenir de l’amnistie comme pratique démocratique
                        
                            (Sophie	Wahnich et GIP Mission de recherche Droit et Justice)
                        
                    
                    
                        	
                        Dispositifs d’amnistie et production des valeurs démocratiques dans l’histoire
                        
                    
                
	
                        Les manières d’écrire l’histoire en contexte d’amnistie
                        
                    
                

                    

                    
                

    


	
	
	
	
	
	Introduction

	

	
	
	
	
	Sophie 
	Wahnich
	
	
	chargée de recherches au CNRS-LAIOS. Elle est responsable de ce projet de recherche et de cette équipe. Historienne de formation, elle a travaillé sur la notion d’étranger pendant la période révolutionnaire, puis sur les émotions en politique et plus particulièrement
sur la place de la fabrique de la loi comme processus d’apaisement
politique et social. Elle s’intéresse aux processus fondateurs d’une identité européenne. Elle a notamment publié : L’impossible citoyen. L’étranger
dans le discours de la Révolution française, Paris, Albin Michel, 1997 ; Fictions
d’Europe. La guerre au musée en Allemagne, en France et en Grande-Bretagne,
Paris, Éditions des Archives contemporaines, 2003 ; La liberté ou la mort.
Essai sur la Terreur et le terrorisme, Paris, La Fabrique, 2003, « La révolution
française comme conflit d’intolérable ou comment définir l’inhumanité
en période révolutionnaire ? », in Patrice Bourdelais et Didier Fassin
(dir.), Les constructions de l’intolérable, Paris, La Découverte, 2005.

	


	

	
	Publié avec le concours
du

	GIP Mission de recherche Droit et Justice
	

	

	

	
	
	
	L’amnistie a longtemps été perçue comme une pratique politique démocratique dont les promoteurs pouvaient à juste droit s’enorgueillir. La générosité, la magnanimité, l’humanité, autant de qualités fondatrices du processus de civilisation étaient associées à cette pratique qui avait pour effet
d’inclure à nouveau dans la cité ceux qui n’en avaient pas respecté les règles,
les lois. Dans Les vies parallèles de Plutarque, la « Clémence » caractérise les
grands vainqueurs.

	
	
	Or, notre époque n’offre plus ses faveurs morales à l’amnistie. Cette
institution, qui a connu hier le faste des louanges, semble aujourd’hui irrémédiablement entachée d’illégitimité. Associée à une politique d’oubli actif,
elle est accusée de voiler la vérité historique supposée aujourd’hui être seule
salvatrice des sociétés qui ont connu des traumatismes politiques de grande
ampleur. Le nazisme en Allemagne, le fascisme, puis le sang versé par le
terrorisme des « années de plomb » en Italie, la collaboration puis la guerre
d’Algérie en France.

	
	
	Cette illégitimité est portée aussi bien par les acteurs du côté gauche de
l’échiquier politique, que par ceux du côté droit. L’amnistie des fascistes de
la république de Salo, obtenue souvent sans difficulté lorsque les partisans
devaient faire la preuve de la valeur patriotique de leur prise d’armes,
l’implication dans le génocide des juifs pour nombre de collaborateurs, les
actes de torture pour les acteurs de la guerre d’Algérie ont donné à l’amnistie
un caractère scandaleux.

	
	
	Plus personne ne semble croire que l’amnistie comme processus politico-judiciaire puisse conduire à métaboliser socialement un traumatisme
politique, conduire à mettre à distance rancœurs et rancunes, faire cesser
l’empoisonnement du présent par le passé. Les amnisties historiques du
XXe siècle, comme « injustices instituées », sont plutôt accusées aujourd’hui
d’avoir été à la source de cet empoisonnement. C’est ainsi souvent l’interprétation qui est faite en termes de filiation entre l’amnistie de 1944-1946
en Italie et le terrorisme rouge des « années de plomb ». En France, les
analyses sur la mémoire coloniale soulignent les effets délétères de l’amnésie
nationale française sur la guerre sans nom, la guerre d’Algérie. Oublier ses
crimes conduirait à les perpétuer d’une manière souterraine et produirait
pour les porteurs d’une mémoire bafouée toutes sortes de ressentiments.

	
	
	Impunité et amnistie peuvent alors se trouver confondues par le jeu de
forces politiques visant à leur rejet commun par les membres du corps social.

	
	
	Ce retournement du jugement social à l’égard de l’amnistie se traduit
dans l’évolution du droit pénal international. L’heure n’est plus aujourd’hui
ni à la clémence ni à l’oubli. La tendance générale traduit davantage une
volonté abstraite des États que « justice soit faite » dans le plus grand nombre
de cas possible. Les Conventions internationales touchant à la matière des
crimes et des délits internationaux se montrent dans leur ensemble hostiles
aux mesures d’amnistie. En France par exemple, une partie de la doctrine
soutient que certaines de ces conventions (auxquelles l’article 55 de la
Constitution confère force supérieure aux lois) feraient peser un doute sur
la validité des lois d’amnistie relatives « aux événements d’Algérie ». Ainsi,
le droit international conventionnel tendrait davantage à faire disparaître le
droit souverain de chaque État d’amnistier certains faits en raison de leur
nature particulière, au profit d’une obligation de juger certains faits en raison
de cette nature particulière [1] .

	
	
	Bien qu’elle subsiste en tant que composante clef de la tradition constitutionnelle européenne, l’amnistie accordée apparaîtrait bientôt comme une
butte témoin d’un temps révolu, celui d’une souveraineté étatique toute-puissante, alors que le refus d’amnistie pourrait trouver dans l’espace souverain comme dans l’espace international, de solides ressources.

	
	
	La protection conventionnelle des droits de l’homme telle qu’elle a été
mise en place au niveau international et européen pourrait également s’inscrire dans ce mouvement hostile à l’amnistie. En effet, plusieurs rapports
de la Commission interaméricaine des droits de l’homme ont considéré que
les lois d’amnistie au sens large portaient indirectement atteinte au droit à
un procès équitable.

	
	
	Ce retournement de la valeur donnée à une institution de clémence qui
a connu ses heures de gloire est en soi un fait historique, qui, pour être
compris, suppose l’historicisation critique.

	
	
	Il s’agit dans un premier temps d’interroger les processus historiques
qui ont conduit au XXe siècle à délégitimer cette institution de clémence.
Dans un second temps, de mesurer le rôle politique joué par les amnisties
qui sont toujours des moments où la justice vient légitimer une interprétation de l’histoire des violences politiques qui ont été à l’œuvre dans la
séquence où la question de l’amnistie est posée.

	
	
	Enfin, il s’agit de saisir également la construction historique des conceptions normatives de la clémence en général et de l’amnistie en particulier,
tant sur le plan philosophique et politique que sur le plan juridique, à
l’échelle de pays souverains fondateurs de cette institution comme la France
mais également aujourd’hui à l’échelle des institutions européennes.

	
	
	Dans cette traversée, nous avons choisi plusieurs ports privilégiés.

	
	
	La Cité athénienne et l’amnistie des Trente tyrans analysée avec brio
par Nicole Loraux nous servent de toile conceptuelle pour amorcer la
réflexion et le processus comparatif. La période moderne et fondatrice de
Révolution française offre un laboratoire de choix pour penser cette normativité de la clémence à l’horizon du droit naturel déclaré mais aussi pour
analyser plusieurs dispositifs distincts d’usage de l’amnistie. La fonction
assignée à cette institution de clémence et les valeurs sociales qui en découlent varient au point de devoir considérer que l’amnistie au singulier n’existe
pas. Si l’on souhaite modéliser les enjeux sociaux et moraux des usages de
cette institution de clémence, il convient de distinguer au moins trois modèles d’amnistie où l’oubli n’est plus qu’une des modalités de la réécriture de
l’histoire qui l’accompagne. Oublier, faire la vérité, rendre la vérité illisible
seraient alors les trois modalités de cette réécriture de l’histoire propre aux
configurations sociopolitiques où la question de l’amnistie est posée publiquement, qu’elle soit d’ailleurs, in fine, accordée ou refusée.

	
	
	L’amnistie des Communards décryptée par Stéphane Gacon permet de
saisir la nature républicaine de l’institution française réinvestie aujourd’hui
par des commentateurs des événements présents.

	
	
	Les amnisties des collaborateurs en France et des fascistes en Italie,
l’amnistie de la guerre d’Algérie seront traitées comme point d’ancrage de
la mémoire présente de l’amnistie [1]  scandaleuse.

	
	
	Or, ce « scandale » d’une manière plus globale est celui d’un siècle qui
n’a pas réussi à contenir le crime contre l’humanité, dans des proportions
inimaginables aussi bien pour les acteurs de la cité grecque que pour ceux
du XVIIIe siècle.

	
	
	Les premiers avaient inventé le crime inexpiable de « policide » pour
mieux le mettre à distance. Ce serait là l’enjeu du récit de la guerre de
Troie [1]  dans l’Iliade. Les seconds avaient inventé un crime de lèse-humanité
pour construire la limite entre une clémence barbare qui conduit à laisser
l’immonde envahir le monde et une clémence humaine qui conduit à rendre
ce monde plus humain. Certes, les révolutionnaires avaient buté sur la
manière de rendre cette limite effective face à un peuple qualifié d’ennemi
du genre humain pour être incriminé collectivement de crime de lèse-humanité, mais elle avait malgré tout servi à déclarer l’interdit symbolique d’inhumanité. Cette inhumanité associait un projet politique négateur des droits
de l’homme et du citoyen et des pratiques cruelles.

	
	
	Après Auschwitz et l’impossibilité de ne pas rendre dans l’après-Seconde
Guerre mondiale cette limite poreuse, est-il encore possible de penser ensemble mémoire, justice et réconciliation ? C’est le nœud même mis en jeu par
la querelle des historiens allemands et retravaillé par les philosophes Jürgen
Habermas en Allemagne et Paul Ricœur en France. Les deux rhétoriques
de la réconciliation du corps divisé de la cité par l’éradication de la haine-vengeance, grâce à la médiation de l’oubli ou grâce à celle de la mémoire,
posent l’une et l’autre le problème des rapports entre justice et pardon. Or,
Jürgen Habermas cherche à dépasser ces deux rhétoriques au profit d’une
rhétorique de l’incalculable, de l’excès. La Cité divisée, lorsqu’elle se réconcilie, ne le fait pas sans reste. Il y a toujours de l’irréconcilié qui pourtant
n’est pas toujours produit par une définition intangible et universelle de
l’irréconciliable.

	
	
	Travailler aujourd’hui sur l’amnistie, son actualité et son inactualité, la
demande d’amnistie et le refus d’amnistie, suppose de réfléchir sur les
manières de produire l’irréconciliable et l’irréconcilié, suppose de se demander ce que chaque société fait de son irréconcilié.

	
	
	La prise en compte de l’irréconcilié du côté de Jürgen Habermas vise à
construire une culture politique commune fondée sur un rapport critique à
l’histoire aux marges des institutions de clémence. Mais la notion de « tolérance zéro » ou « d’impunité zéro » est propre au rêve d’une société sans
reste et sans clémence qui rejette le monstre hors la Cité et demande une
réparation symbolique infinie pour les victimes. Si nos sociétés européennes
nomment ainsi aujourd’hui un interdit d’inhumanité politique incarnée par
le terrorisme, elles réintroduisent comme traitement ordinaire de cette monstruosité la cruauté d’une répression sans limites, sans normes, pour venir
la contraindre. C’est là l’enjeu de taille auquel se voit aujourd’hui confrontée
l’édification d’une Europe démocratique, en cette période constituante charnière pour la sauvegarde et le renforcement de ses valeurs essentielles.

	
	
	
	Cette traversée nous a conduit sur les rivages d’une actualité politique
et judiciaire brûlante, celle des extraditions de réfugiés italiens de la France
vers l’Italie, extradition effectuée comme celle de Paolo Persichetti ou programmée comme celle de Cesare Battisti, ou encore potentielle pour d’autres
réfugiés dans un contexte où la décision de la Cour européenne des droits
de l’homme, qui oblige la justice italienne à rouvrir les procès effectués par
contumace en présence des inculpés, conduit à légitimer ces procédures
d’extradition.

	
	
	Cette focale des extraditions ouvre ainsi de fait à l’enjeu des conditions
institutionnelles et normatives de possibilité et de légitimité de l’amnistie en
tant qu’institution démocratique proprement européenne dans le cadre de
l’expérimentation inédite de construction d’un espace judiciaire pénal européen.

	
	
	Lorsque Paolo Persichetti a été extradé, les ministres français et italiens
de la Justice l’avaient présenté comme une affaire européenne. Le gouvernement français avait affirmé que l’extradition de Paolo Persichetti était
« un geste de solidarité européen » [1] . Le lundi 26 août 2002, lendemain de
l’extradition de Paolo Persichetti, le ministre de l’Intérieur avait souligné
que « depuis l’assassinat de Marco Biaggi, le gouvernement italien a
demandé aux pays européens d’être particulièrement attentifs aux anciens
membres des brigades rouges » [2] . Des divisions passées redeviennent ainsi
des enjeux actuels de la lutte antiterroriste et légitiment des gestes où se
joue pour aujourd’hui le débat entre la norme et l’exception.

	
	
	Que reste-t-il aujourd’hui des interdits liés à la souveraineté de l’État au
regard des réalisations de l’espace judiciaire pénal européen et au prix de
quelles « contorsions » ? Qu’advient-il de la séparation des pouvoirs ? Quelles sont les valeurs que cet espace pénal entend véhiculer ? Respecte-t-il le
prérequis démocratique d’un équilibre entre le principe sécuritaire et le
principe d’universalisme des droits de la personne humaine, autrement dit,
entre les exigences de maintien de l’ordre public et celles de justice, de
liberté, et de clémence démocratique ?

	
	
	Les effets d’influence réciproque entre États sont nombreux, et, de fait,
la question italienne depuis la « doctrine Mitterrand » et sa rupture en août
2002 se trouve intriquée à la problématique française où des figures typiquement italiennes telles que celle du repenti font leur apparition et réorientent la justice française vers une conception plus intransigeante de la
peine qui s’accommode mal de la clémence. Il s’agit alors de comprendre
l’évolution du droit français dans ses relations intergouvernementales avec
l’Italie, l’évolution de l’opinion publique italienne qui fait de l’amnistie une
question épineuse, sans vraiment la faire basculer du côté du tabou, une
amnistie qui travaille le présent de l’histoire italienne et, à travers ce pays
laboratoire, l’histoire et le devenir de l’Europe politico-judiciaire.

	
	
	Débattre de l’amnistie, c’est ce que nous voulons démontrer dans le vif
de cette histoire politique de l’amnistie, revient toujours à interpréter la
légitimité de la violence politique dans l’histoire, à lui assigner une place et
un signe. Débattre de l’amnistie, c’est faire de la politique en déclarant
comment se présentent les jugements de valeurs sur les conflits passés,
comment se superposent les temps de l’histoire, passé continué dans le
présent ou réinvesti par le présent, passé rejoué, passé refoulé ou parfois
plus exactement tenu à distance, passé dénié. La norme du crime contre
l’humanité et la nouvelle place conquise par la victime ne sont pas alors les
enjeux premiers de ces processus historiques. La possibilité de penser la
violence du conflit démocratique comme temps hors de ses gonds « qui fait
pourtant aussi le temps de l’histoire » [1]  se joue d’une manière cruciale dans
cette question de l’amnistie. L’amnistie comme après-coup de la violence
politique démocratique indique si, oui ou non, le caractère non maîtrisable
et parfois tragique de l’histoire d’un désir de liberté peut encore trouver
une place légitime et symbolique dans notre devenir collectif. Les hommes
du XVIIIe siècle auraient parlé en termes de résistance à l’oppression et
Robespierre interrogeait : « Comment peut-on soumettre à un jugement
certain les effets que peuvent entraîner ces grandes commotions ? Qui peut
marquer après coup le point précis où doivent se briser les flots de l’insurrection populaire ? À ce prix, quel peuple pourrait secouer jamais le joug
du despotisme ? Car s’il est vrai qu’une grande nation ne peut se lever par
un mouvement simultané, et que la tyrannie ne peut être frappée que par
la portion des citoyens qui est plus près d’elle, comment ceux-ci oseront-ils
l’attaquer si, après la victoire, des délégués arrivés des parties éloignées
peuvent les rendre responsables de la durée ou de la violence de la tourmente politique qui a sauvé la patrie ? » A fortiori lorsque l’insurrection est
vaincue ou, plus simplement encore, qu’elle a échoué ou qu’elle a erré.

	
	

	

	
	

                            Notes du chapitre
                        

	[1] ↑ M. Delmas-Marty, « La responsabilité pénale en échec (prescription, amnistie, immunités) », in Juridictions nationales et crimes internationaux, PUF, 2002, spéc. p. 637.

	[1] ↑ Nous en rappellerons les grandes lignes mais nous renvoyons pour plus de détails :
pour la France, aux travaux de Stéphane Gacon, Histoire de l’amnistie en France de la
Commune à la guerre d’Algérie, Paris, Seuil, 2002 ; pour l’Italie, à ceux de A. Santosuosso,
F. Colao, Politici e amnistia. Tecniche di rinuncia alla pena per i reati politici dall’unità ad oggi,
Verona, Giorgio Bertani Editore, 1986.

	[1] ↑ F. Dupont, Séminaire de recherche sur les crimes contre l’humanité et la littérature,
Paris-VII, 1999.

	[1] ↑ 
	Le Monde du 28 août 2002, p. 8.

	[2] ↑ 
	Ibid.
	

	[1] ↑ N. Loraux, art. cit., p. 32.

	

	

	
	
	Première Partie - Une institution galvaudée ? [1] 
	

	

	
	
	
	Lynda 
	Dematteo
	
	
	postdoctorante au Département d’ethnologie de l’université de Montréal et donne des cours en maîtrise d’études internationales. Elle a soutenu une thèse d’anthropologie sociale et d’ethnologie
de l’EHESS intitulée « De la bouffonnerie en politique. Ethnographie du
mouvement Lega Nord en Bergamasca », sous la direction de Marc
Abélès, qui est parue aux Éditions du CNRS en 2007.

	


	

	
	
	Hervé 
	Rayner
	
	
	docteur en science politique ; sa thèse dirigée par Michel
Dobry est parue aux Éditions Michel Houdiard sous le titre « Les scandales politiques et l’opération mains propres en Italie », en novembre
2005. Il s’intéresse plus particulièrement à la place des contextes dans
la construction des possibles de l’action politique. Il est rattaché au LASP,
CNRS, université de Paris-X.

	


	

	
	
	Maria 
	Grazzia Sangalli
	
	
	avocate et poursuit des recherches sur l’indulto
	et l’indultino défendus par les catholiques et bloqués par la Ligue du
Nord et les postfascistes. Elle travaille également sur la figure de Beccaria.

	


	

	
	
	Sophie 
	Wahnich
	
	
	chargée de recherches au CNRS-LAIOS. Elle est responsable de ce projet de recherche et de cette équipe. Historienne de formation, elle a travaillé sur la notion d’étranger pendant la période révolutionnaire, puis sur les émotions en politique et plus particulièrement
sur la place de la fabrique de la loi comme processus d’apaisement
politique et social. Elle s’intéresse aux processus fondateurs d’une identité européenne. Elle a notamment publié : L’impossible citoyen. L’étranger
dans le discours de la Révolution française, Paris, Albin Michel, 1997 ; Fictions
d’Europe. La guerre au musée en Allemagne, en France et en Grande-Bretagne,
Paris, Éditions des Archives contemporaines, 2003 ; La liberté ou la mort.
Essai sur la Terreur et le terrorisme, Paris, La Fabrique, 2003, « La révolution
française comme conflit d’intolérable ou comment définir l’inhumanité
en période révolutionnaire ? », in Patrice Bourdelais et Didier Fassin
(dir.), Les constructions de l’intolérable, Paris, La Découverte, 2005.

	


	

	

	

	
	
	
	I. Quels scandales rôdent autour des amnisties des après-guerre ?

	
	1. Traditions d’amnisties en France, en Italie, en Europe

	Les procédures d’amnistie ont jalonné l’histoire des Républiques françaises qui en ont fait un instrument de régulation des conflits civils et
sociaux. Stéphane Gacon en a fait une présentation particulièrement fouillée et a montré en quoi ces procédures relevaient de la tradition républicaine [1] .

	Aujourd’hui, en France, l’amnistie est un acte juridique de portée générale décidé par le pouvoir législatif. C’est une amnistie réelle lorsqu’elle
concerne des faits précis définis par la loi. Toutes les personnes emprisonnées pour ces faits sont alors libérées, quelle que soit leur condamnation.
Toutes les procédures en cours sont interrompues et il est interdit de faire
publiquement mention des condamnations qui sont effacées du casier judiciaire.

	
	
	L’amnistie a également scandé l’histoire italienne depuis le Risorgimento.
Elle a de ce fait été conçue comme un instrument politique et une technique
institutionnelle relativement ordinaire. Entre 1861 et 1943, plus de
230 mesures de clémence collective sont recensées, et 25 entre 1948 et
1983 [2] . Cette fréquence du recours à l’amnistie et à l’indulto fut d’ailleurs
(sur) interprétée par certains auteurs comme une conséquence de la culture
catholique et de son culte du pardon (perdonismo) [1] . Notons que ces recours
à l’amnistie participaient d’une reconnaissance de la dimension « politique »
(politicità) de certains types de délits [2] .

	
	
	Le cas de l’indulto (remise de peine) est différent car il s’agit d’une mesure
qui n’annule pas le délit mais uniquement la peine, même partiellement. La
récente mesure approuvée par le Parlement italien, l’indultino (loi 207/2003),
répond à cette définition : c’est une médiation législative résultant d’un
fervent débat politique marqué par de fortes oppositions où ont été mises
en concurrence des options juridiques et idéologiques différentes difficilement conciliables (destinées dans l’ensemble à souligner qu’il ne s’agissait
pas d’une indulgence a principiis). Les partisans de la mesure de clémence
se sont référés à Cesare Beccaria (Dei delitti e delle pene, 1764) pour qui la
peine, afin qu’elle ne constitue pas une violence à l’encontre du citoyen,
doit être publique, prompte et nécessaire, la plus faible possible selon les
circonstances, proportionnée au délit et définie par la loi. La Constitution
italienne, comme en témoignent les travaux de la Constituante, s’inspire de
ces principes et établit à l’article 27 que l’expiation des peines ne peut
recourir à des traitements inhumains et doit tendre à la rééducation du
condamné.

	
	
	Le débat s’est essentiellement concentré sur les conditions de détention
des condamnés, sur la dignité du prisonnier, mais aussi sur la sécurité des
citoyens tandis que celui sur les prisonniers politiques (si on exclut la diatribe
sur la grâce de Sofri) a été passé sous silence. Il y a quelques années pourtant,
la question avait de nouveau retrouvé une certaine visibilité et suscité l’intérêt du Président Oscar Luigi Scalfaro. Jusqu’à l’approbation de la loi constitutionnelle no 1 de 1992, la compétence en matière d’amnistie ou d’acte de
clémence comme l’indulto était assignée au chef de l’état sur la base d’une
loi de délégation approuvée par le Parlement selon l’article 79 de la Constitution. Or cet article a été radicalement modifié par la loi constitutionnelle
qui attribue aux assemblées la prérogative de concéder l’amnistie et l’indulto
	par une loi adoptée à la majorité des deux tiers par les deux chambres pour
chacun de ses articles jusqu’au vote final, et rend ainsi beaucoup plus difficile
l’exercice du pouvoir de clémence. De fait, depuis 1992, aucune procédure
de ce type n’a été adoptée. Pour faire passer le récent indultino, le Parlement
a eu recours à un escamotage procédural en l’approuvant avec une majorité
simple.

	
	
	Aujourd’hui, d’une manière générale, l’amnistie constitue une composante clef du droit moderne des grandes démocraties européennes et occupe
une place centrale dans la tradition constitutionnelle européenne commune [1] . Elle concerne au plus haut point l’histoire politique contemporaine
des États membres de l’Union européenne, les exemples étant abondants
de la manière dont la logique démocratique classique continuera d’agir
25 siècles plus tard ; parmi les plus connus, celui du « cycle français typique »
ou, plus récemment encore, celui de la Grèce contemporaine à l’issue de la
guerre civile et de l’Espagne postfranquiste.

	
	
	Néanmoins, force est de constater que si dans les ordres juridiques internes les fondements juridiques de l’amnistie demeurent intacts, sa légitimité
politique est affectée ; et ce, sous l’effet conjugué d’une montée en puissance
de la justice internationale et de la justice constitutionnelle nationale [2] , qui
encadrent la représentation de la souveraineté populaire, plus encore, la
souveraineté de l’État [3] . La légitimité de l’amnistie est tributaire de la grande
tension entre deux principes du droit international, celui de justice universelle et celui de souveraineté de l’État (et de non-ingérence). Ainsi, en dépit
du fait que l’ordre juridique international demeure essentiellement intergouvernemental, la tendance à l’« in-tolérabilité » de l’amnistie est manifeste.
Entachée de plus d’une « mauvaise réputation » qui n’est pas sans fondements, l’amnistie tend à être considérée par la doctrine comme une « anomalie », un droit « excessif et abusif », une « dérogation flagrante au principe de
séparation des pouvoirs », une « déviation à l’État de droit », qui ne saurait
être tolérée qu’à condition de rester provisoire. Il n’en demeure pas moins
que si l’alternative à cette institution de clémence n’est autre que de « déporter ses fonctions » sur des techniques de droit pénal, qui n’ont pas “la même
visibilité politique”, sa finalité reste présente » [4] .

	
	

	
	2. Le discrédit de l’amnistie Togliatti en Italie

	
	Le traitement judiciaire de la guerre de libération contre les nazis et les
fascistes (1943-1945) a discrédité l’amnistie en tant qu’institution en Italie.
La voie de règlement du conflit poursuivie par les Italiens fut en effet assez
paradoxale : la législation pénale du fascisme n’a pas été réformée à l’issue
du conflit et le législateur ne s’est pas adapté à la logique de renversement
révolutionnaire qui légitimait et légalisait les actions des résistants. La continuité de l’État italien a donc prévalu sur la nécessité de signifier politiquement
la fin du régime fasciste. En 1944, le législateur fit à l’adresse des résistants
un choix technique qui présente plus d’une analogie avec le décret d’amnistie
pour les délits commis à des fins nationales que fit passer Mussolini au lendemain de la « Marche sur Rome » en 1922. Les amnisties de l’après-guerre
ont donc eu pour effet de délégitimer la Résistance dans la mesure où les
actions menées durant la lutte antifasciste sont toujours considérées comme
des délits, même s’il fut admis que de telles conduites relevaient de circonstances exceptionnelles ; ensuite, la magistrature mit en œuvre de manière
restrictive le décret de la loi d’amnistie de 1944 en stipulant qu’il s’appliquait
uniquement à la lutte armée contre l’ennemi ainsi qu’aux actes qui avaient
un certain relief militaire et non aux actions des estafettes partisanes. Cela
amena les spécialistes à parler du « Procès de la Résistance ».

	
	
	L’amnistie Togliatti (décret présidentiel du 22/6/1946) fut sans doute la
plus importante car elle avait l’ambition de clore la période de la guerre
civile en amnistiant également les combattants engagés dans le camp
adverse. Ce décret concerne aussi bien les délits commis par les résistants
que ceux liés à la collaboration avec les envahisseurs allemands, avec cependant des exceptions pour les crimes les plus graves. Le législateur réaffirma
ainsi sa volonté de punir les collaborateurs pour des raisons d’équité et
pour ne pas heurter la sensibilité populaire. Cette décision d’amnistie répondait cependant à l’exigence de réintégrer rapidement dans la vie nationale
ceux que Palmiro Togliatti définit dans son discours comme ayant été « portés par la passion politique ou trompés par une propagande mensongère
[...] » (passage cité par Amadeo Santosuosso). La clémence pénale fut donc
étendue aux délits politiques commis par les fascistes à partir du moment
où, dans l’esprit du législateur, l’Italie républicaine ne pouvait réactualiser
la « tradition médiévale de la mise au ban » à l’égard de ceux qui, à divers
titres, avaient été compromis avec le régime fasciste. Cette amnistie ne
concerna que les actes commis sous l’occupation allemande. Les actes de
spoliation commis à l’encontre des juifs avaient été, par exemple, amnistiés
dès 1944. Les autorités réaffirmèrent leur volonté de juger des individus
pour leurs actes et non un régime. Elles refusèrent également de considérer
la réalité de la guerre civile. Les meurtres commis après le 31 juillet 1945
n’entrent pas dans le cadre de cette amnistie, alors que le conflit entre
fascistes et antifascistes se perpétua bien au-delà de la Libération. Mais
jusqu’à aujourd’hui les Italiens répugnent à le reconnaître.

	
	
	Cette tentative de résoudre la fracture entre résistants et collaborateurs
souleva d’importantes critiques surtout lorsque l’on considéra les premières
applications jurisprudentielles du décret Togliatti. L’appréciation de la
nature politique des actes a été en effet laissée aux magistrats et l’œuvre de
« pacification » ressembla plus à une « œuvre de justice distributive » qu’à
un véritable double interdit de la vengeance. L’amnistie Togliatti ne fut pas
le « pardon des indignes » qu’elle se promettait d’être car ce texte permit
surtout à des délits très graves (et sévèrement réprimés s’ils avaient été
commis par des délinquants de droit commun) d’être amnistiés parce qu’ils
l’avaient été par des fascistes engagés dans la collaboration. L’attitude de
la magistrature italienne renforça encore cette impression d’inéquité. Celle-ci
opéra une « grande lessive » des crimes fascistes (en négligeant d’appliquer
le décret du 27/07/1944 qui visait leur punition) et se montra au contraire
particulièrement sévère à l’égard des délits commis par les résistants.

	
	
	Les données statistiques livrées par Bracci [1]  en 1947 confirmèrent cette
impression : parmi les 7 061 politiciens amnistiés à la faveur des articles 1
et 2 du décret, 153 sont des partisans et 4 129 des fascistes ; à la faveur de
l’article 3, les amnistiés sont 2 973, tous fascistes. Très vite, Palmiro Togliatti
interpella la magistrature en la mettant en garde contre une application
large du décret et en l’engageant à s’en tenir à l’esprit de la loi qui prévoyait
la condamnation des crimes fascistes. Le gouvernement dut en outre suspendre par décret l’ensemble des poursuites engagées contre les partisans
prouvant par là que le décret n’avait pas atteint son but. Il s’avéra que les
prisons étaient encore pleines de résistants [2] .

	
	
	Lorsque les auteurs du livre Politici e amnistia examinent les indications
données par la Cour de Cassation sur l’application du décret, la thèse selon
laquelle les hiérarques fascistes n’ont pas été punis se trouve largement
confirmée. Les juges exclurent ce qu’ils définirent comme la « présomption
de responsabilité » afin de mettre en échec les articles relatifs à la condamnation des dirigeants. Seuls des hiérarques directement impliqués dans les
opérations allemandes furent condamnés, ceux qui combattirent afin de
maintenir le système en place furent largement amnistiés car on fit valoir
le respect de la légalité sur toute autre considération. On put ainsi reconnaître la fonction de « tuteur de la légalité » à un chef fasciste de province
bien qu’il fût responsable de massacres. Par son attachement à la continuité
juridique, la magistrature a restauré la légalité fasciste, ce qui aboutit en
bout de course à l’amnistie des miliciens des Brigades noires et à la condamnation des partisans.

	
	
	La définition du délit politique dans l’article 7 du code Rocco engendra
toute une série de difficultés techniques qui bénéficièrent essentiellement
aux collaborateurs. Les magistrats s’en tinrent à une définition formelle du
délit politique et refusèrent de considérer les violences de la guerre civile. La
Cassation précisa notamment que les « homicides commis par haine de
classe » n’entraient pas dans le cadre de l’amnistie. Il avait déjà été précisé en
1944 que les meurtres d’agents de police ne seraient pas absous. L’amnistie
des déportés fut par ailleurs appliquée de manière restrictive. Globalement,
la magistrature italienne opéra une dépolitisation des délits commis par les
résistants en les réduisant à des actes de délinquance commune qui aboutit à
leur non-amnistie, tandis que la collaboration avec l’envahisseur fut au
contraire reconnue comme un crime politique passible de l’amnistie. Pour
contrer cette tendance, le gouvernement sera même contraint d’ajouter un
« délit politique » de Résistance ! Nous pouvons donc conclure que la volonté
du législateur d’oublier les délits antifascistes en même temps que les crimes
les moins graves des fascistes fut largement déçue. La manière dont les
autorités italiennes mirent en œuvre les amnisties de l’après-guerre fut tellement tordue qu’elle hypothéqua sur le long terme la pacification politique et
déconsidéra cette institution de clémence dans l’opinion publique.

	
	

	
	3. L’amnistie de la collaboration et de la guerre d’Algérie : premiers entachements français d’illégitimité

	En France, la représentation de l’amnistie comme pratique scandaleuse
s’est constituée d’abord autour de deux amnisties : l’amnistie de la collaboration (1951-1953) et l’amnistie des actes incriminés dans la guerre d’Algérie
(1962-1981).

	
	
	L’amnistie des collaborateurs constitue encore aujourd’hui une page
sombre de l’histoire nationale. « Dans la mauvaise conscience d’aujourd’hui,
ou plutôt dans le regard sombre et réprobateur qui est souvent porté sur
cette période, il y a sans doute ce sentiment important d’être passé à côté
de grandes choses, alors que de belles promesses étaient faites aux Français,
celles liées à l’espoir du projet de la Résistance, projet d’une régénération
nationale sur la base de la rénovation de la République après l’épreuve. La
tristesse et la colère d’aujourd’hui sont à la mesure de la désillusion d’alors.
[...] il y a là l’image d’un moment de basses compromissions où l’on place,
penaud, son mouchoir sur les idéaux. » [1] 
	

	
	
	Cette amnistie des collaborateurs est réclamée par la droite vichyste et
maurassienne sans que les résistants divisés soient capables de résister à
des argumentaires anticommunistes d’une part et prenant appui sur le
renouveau des droits de l’homme qu’ils avaient ouvertement bafoués quelques années auparavant. Les droits de l’homme sont ainsi instrumentalisés
pour sauver et protéger ceux qui ne se sont jamais cachés de défendre des
projets qui supprimaient le cadre républicain du droit français. Le paradoxe
est de taille et pourtant il n’a pas suffi de le relever pour lutter contre une
logique de pardon rapide. Cependant, qu’est-ce qui est alors pardonné ?

	
	
	Si, aujourd’hui, cette période est associée aux crimes contre l’humanité
et à la volonté de détruire le cadre républicain et démocratique, ce qui était
alors reproché aux criminels, c’était surtout d’avoir trahi le pays en pactisant
avec l’ennemi. La trahison était le principal grief car les Français de l’après-guerre, dans leur grande majorité, étaient assez confus dans leurs principes
idéologiques et, même après la Libération, l’idéologie de Vichy n’était pas
considérée comme totalement inacceptable. Dans l’après-coup, le caractère
délétère et indigne de cette amnistie est imputé à l’institution de clémence
en tant que telle et non pas à la configuration historique (début de la guerre
froide, division des résistants, confusion idéologique, volonté de tourner la
page sur des années troubles). La réouverture des informations judiciaires
contre Paul Touvier et Maurice Papon montre alors que la justice n’a pas
été bien rendue, ou rendue d’une manière incomplète. On refuse
aujourd’hui les silences de l’État et sa volonté d’oublier et de faire oublier
ses crimes.

	
	
	L’amnistie des crimes de la guerre d’Algérie constitue la deuxième
source d’illégitimité de l’amnistie en France.

	
	
	Deux premiers décrets amnistient ces crimes. Les accords d’Évian reconnaissent l’indépendance de l’Algérie, et les Algériens rebelles obtiennent une
amnistie totale qui comprend les crimes de sang. Mais les Algériens n’ayant
pas agi en Algérie ne sont pas immédiatement amnistiés. Un second décret
porte sur les « faits commis dans le cadre des opérations de maintien de
l’ordre dirigées contre l’insurrection algérienne ». Ce décret relève de la
seule initiative du gouvernement français qui le présente comme une décision réciproque, en miroir. Les policiers et les militaires condamnés pour
leurs...










OEBPS/IMAGES/cnl.png
Avec le soutien du

ww.centrenationaldulive.fr









OEBPS/IMAGES/cover.jpg
Sophie Wanich






OEBPS/IMAGES/logo_editeur.png
puf





