
[image: Couverture : Sous la direction de Renan Larue, La pensée végane (50 regards sur la condition animale), Presses Universitaires de France / Humensis]


 [image: Page de titre : Sous la direction de Renan Larue, La pensée végane (50 regards sur la condition animale), Presses Universitaires de France / Humensis]

DU MÊME AUTEUR
Le Véganisme, avec Valéry Giroux, Paris, Puf, « Que sais-je ? », 2017
Le Végétarisme et ses ennemis. Vingt-cinq siècles de débats, Paris, Puf, 2015, prix La Bruyère
Le Végétarisme des Lumières, Paris, Classiques Garnier, coll. « L’Europe des Lumières », 2019
ISBN : 978-2-13-081901-1
Dépôt légal – 1re édition : 2020, octobre
© Presses Universitaires de France / Humensis, 2020
170 bis, boulevard du Montparnasse, 75014 Paris
Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo.
Les entrées
Abolitionnisme, par Valéry Giroux
Action directe, par Jérôme Segal
Agriculture végane, par Jean-Claude Larue et Renan Larue
Ahiṃsā, par Jonathan Dickstein
Altruisme efficace, par Estiva Reus
Anthropomorphisme, par Françoise Armengaud
Arguments antivéganes, par Robert C. Jones
Bien-être animal et bien public : une approche économique, par Romain Espinosa
Capacitisme, par Frédéric Côté-Boudreau
Capitalisme, par John Sanbonmatsu
Carnisme, par Élise Desaulniers et Martin Gibert
Chasse, par Pierre Rigaux
Christianisme, par Olivier Bauer
Darwinisme, par Florian Couturier
Décroissance, par Yves-Marie Abraham
Déontologisme, par Jean-Yves Goffi
Droit animalier, par Sabine Brels
Droits des animaux, par Enrique Utria
Empreinte environnementale de l’agriculture et de l’élevage, par David A. Cleveland et Jennifer A. Jay
Expérimentation animale, par Thomas Lepeltier
Féminisme, par Axelle Playoust-Braure
Gastronomie végétalienne, par Jérôme Segal
Générations futures, par Quentin Gee
Humanisme, par Yves Bonnardel
Industrie végane, par Nina Gheihman
Intervention dans la nature, par Vincent Duhamel
Militantisme, par Romain Espinosa
Nature, par Yves Bonnardel
Paradoxe de la viande, par Laurent Bègue Shankland
Pêche et aquaculture, par Pierre Sigler
Philosophie des Lumières, par Renan Larue
Politisation du Véganisme, par Renan Larue
Prédation, par Andrée-Anne Cormier et Mauro Rossi
Préjugés envers les animaux, par Laurent Bègue Shankland
Pureté, purisme, par Christophe Al-Saleh
Rahma (précepte de l’islam), par Ghazala Anwar
Refuges d’animaux, par Sue Donaldson
Régime de Pythagore, par Renan Larue
Spécisme, par François Jaquet
Théorie de la vertu, par Enrique Utria
Tza’ar baalei chayim (précepte du judaïsme), par Jeffrey Spitz Cohan
Utilitarisme, par Émilie Dardenne
Véganisme pragmatique, par Tobias Leenaert
Végéphobie, par Fabien Carrié
Végératiens relaps et autres mangeurs atypiques, par Estiva Reus
Viande cellulaire, par Jan Dutkiewicz
Viande heureuse, par Renan Larue
Violence linguistique, par Marie-Claude Marsolier
Vulnérabilité animale, par Angela Martin
Zoopolis, par Kristin Voigt
 
 
 
Les entrées Ahiṃsā, Arguments antivéganes, Capitalisme, Empreinte environnementale de l’agriculture et de l’élevage, Générations futures, Industrie végane, Rahma, Refuges d’animaux, Tza’ar baalei chayim, Véganisme pragmatique, Viande cellulaire et Zoopolis ont été traduites de l’anglais par Renan Larue


Introduction
La nuit, en toute discrétion, les princes de l’antique Éthiopie faisaient déposer dans une prairie située non loin de la capitale de grandes quantités de viandes bouillies et apprêtées. L’anecdote est rapportée par Hérodote, dans le livre III de ses Histoires. Pendant la journée, raconte-t-il, les habitants de la ville se rendaient dans ce lieu pour faire ripaille. Quand un voyageur leur demandait d’où venait ce luxe de nourritures, les Éthiopiens répondaient que c’était la terre qui la produisait d’elle-même.
On sourira de la naïveté de ces hommes et de ces femmes de l’Antiquité, de la même manière que l’on trouve très amusant que les poissons dessinés par les écoliers aient une forme rectangulaire et soient recouverts de panure. Il n’est pas impossible qu’une pointe d’envie se mêle cependant à notre condescendance. Certains d’entre nous aimeraient être persuadés, lorsqu’ils déambulent entre les rayons des supermarchés, que ces viandes exhibées, finement découpées et préparées par d’autres, ont poussé sur quelque arbre fruitier ou dans quelque jardin. Nous savons gré aux marchands de nous aider à oublier que ce que nous plaçons dans notre cabas est le corps d’un animal qui vivait et que quelqu’un a tué. L’idée macabre de l’origine de la viande vient-elle à se présenter, que nous nous hâtons de l’ensevelir dans un recoin de notre conscience. Cette entreprise individuelle et collective d’aveuglement a été depuis peu contrariée par la diffusion d’images volées dans les élevages, les fermes aquacoles et les abattoirs. En France, le grand public prit connaissance au milieu des années 2010 de la violence extrême et ordinaire qui règne en ces lieux. Beaucoup furent bouleversés. Ces crimes atroces, jugea-t-on, n’étaient pas le seul fait d’employés d’abattoirs particulièrement sadiques – ne faut-il pas l’être, murmurait-on, pour exercer un métier si infâme ? Certains accusèrent d’incompétence les services vétérinaires ; les capitaines de l’industrie agroalimentaire furent taxés de cynisme et le personnel politique de collusion et de lâcheté. Les gens partagèrent leur désarroi sur les réseaux sociaux notamment, et puis ils se consolèrent.
Quelques-uns se livrèrent néanmoins à une sorte d’examen de conscience. Ils se souvinrent qu’ils avaient éprouvé – dans leur enfance et peut-être même plus tard – une sorte de répugnance à manger un animal. Ils s’étaient sentis quelquefois un peu coupables au moment de faire les courses ou la cuisine. Cette colère qu’ils éprouvaient contre les tortionnaires des bêtes, cette vague tristesse qui les envahissait et leur culpabilité latente s’apaisèrent en partie lorsqu’ils décidèrent de ne plus manger de viande. Après quelques semaines ou quelques mois, cette nourriture qui leur était jusqu’alors si familière et dont ils aimaient tant le goût leur parut une chose étrange et même affreuse. La viande, le poisson, le cuir, la laine, l’assujettissement des bêtes, la violence qui s’exerce contre elles : rien de tout cela n’allait plus de soi. Les sandwiches au jambon, les homards aux pinces ligaturées qu’on expose dans les poissonneries, l’agneau de Pâques, les sardines dans leurs boîtes, les chaussures de cuir, le foie gras, le col de fourrure des manteaux d’hiver : les animaux étaient partout et ils ne les avaient pas remarqués. Ils ne voyaient plus qu’eux, désormais. L’ampleur gigantesque qu’avait prise leur exploitation leur donna le vertige. Ces nouveaux végétariens ou véganes s’ouvraient de leurs réflexions à leurs amis et à leurs parents. Leur confidence était souvent accueillie par des plaisanteries et des reproches. Quelle était cette ridicule manie de vouloir se distinguer des autres, leur demandait-on ? Cette mode n’était-elle pas dangereuse, n’allaient-ils pas inévitablement tomber malades ? Et quels plats allait-on bien pouvoir leur préparer ?
Bien des personnes qui renoncent aux produits d’origine animale subissent encore ces petites vexations dans leur vie quotidienne ; le mouvement végane a toutefois connu dans son ensemble un essor remarquable. Ce récent succès a engendré en retour de vives réactions de la part de l’industrie agroalimentaire et des promoteurs bénévoles du carnisme. Comme à chaque fois dans l’histoire que les arguments en faveur des bêtes se sont fait mieux entendre, les défenseurs de la boucherie s’organisent et répondent. Les plaisanteries, constatent-ils, ne suffisent plus toujours à décourager les gens d’épargner les animaux. Il faut des raisons. L’appétissante saveur de la viande et le droit qu’a le plus fort de soumettre le plus faible sont les meilleures sans doute, mais elles ont quelque chose d’inavouable et de peu philosophique.
On proclame alors que le refus de tuer et maltraiter les animaux risquerait de combler le fossé gigantesque qui nous sépare d’eux. Les épargner pourrait nous faire dangereusement oublier que nous sommes des créatures exceptionnelles, les seules à être libres, à pouvoir nous arracher au déterminisme de la matière, à agir moralement. Certes, les plus glorieux philosophes de l’Antiquité et des Lumières nous enjoignaient à faire montre de bienveillance envers les bêtes ; ils soutenaient que la noblesse des hommes les oblige et qu’on ne peut se comporter sauvagement avec les autres créatures sans s’avilir ni fouler aux pieds les principes éternels de la justice. Ces penseurs du passé, tonnent les apologistes de la viande, s’égaraient dangereusement ! Ils oubliaient que l’être humain a reçu expressément de Dieu le droit de faire du mal aux animaux. Ils ignoraient que les décrets de la nature sont irrévocables et que nous devons nous soumettre à elle en mangeant des saucisses, comme le lion dévore les antilopes et l’araignée les mouches. Ces penseurs du passé méconnaissaient enfin la beauté de ce lien qui unit l’éleveur aux bêtes qu’il fait naître et égorge. Si le végétarisme des Pythagore, des Plutarque, des Voltaire, des Shelley, est si populaire aujourd’hui, c’est que notre époque est au désenchantement et au nihilisme. Effarée par les souffrances infligées aux animaux, terrifiée par les conséquences environnementales de l’élevage et de la pêche, une partie de notre jeunesse est tentée de renoncer au fromage, à la viande et au poisson. Par crédulité et sottise, elle renonce aux idéaux humanistes et donne dans les arguments spécieux des véganes ; elle fait fi de ce que les instituteurs et les médecins lui ont patiemment enseigné.
Les défenseurs des droits des animaux ne sont pas en reste. Leurs réponses sont souvent vives, parfois même hargneuses. Elles se diffusent plus facilement que jamais grâce à l’avènement des réseaux sociaux. Longtemps ridiculisés dans les médias, véganes et antispécistes trouvent en outre parmi les journalistes des relais de plus en plus attentifs et bienveillants. À la télévision ou dans les journaux, ils assurent que le temps est venu de tirer les conclusions morales du darwinisme, que le vrai critère de l’attribution des droits n’est pas la capacité à raisonner, mais à sentir. La discussion porte aussi sur nos devoirs envers les générations futures, surtout depuis que beaucoup de spécialistes des sciences de l’environnement ont épousé la querelle des véganes. Selon ces scientifiques, les conditions mêmes de la survie de l’humanité seraient menacées par la pêche et l’élevage. À cela, les carnistes répondent que ces industries ont leurs défauts, sans doute, mais qu’elles ne sont pas mauvaises en soi – et qu’elles sont nécessaires.
La remise en cause de la légitimité de la consommation de la viande, des laitages ou du poisson a ainsi donné lieu à des débats passionnés et même houleux. Bien des désaccords sont dus, croyons-nous, à une certaine méconnaissance du véganisme, de son histoire, de ses racines psychologiques, de ses fondements moraux, de ses enjeux écologiques et médicaux. On se méprend souvent aussi sur les conséquences anthropologiques, juridiques, théologiques, économiques et sociales qu’il pourrait avoir demain s’il venait à être adopté par un nombre important de personnes. Cette méconnaissance n’est pas le seul fait de ses adversaires. Le véganisme est une chose si audacieuse, ses implications sont si vastes, qu’il est difficile de s’en faire toujours une idée exacte.
Le but que l’on s’est donné en rassemblant les chapitres de ce livre est de contribuer à combler cette lacune. La méthode que nous avons suivie est celle du croisement des perspectives et des disciplines. Le lecteur constatera, avec surprise peut-être, qu’il y a bien des façons d’envisager le véganisme et que l’idéologie qui le sous-tend n’a rien de monolithique. Certains de ses tenants, par exemple, font reposer les droits des animaux sur des fondements religieux ; d’autres au contraire adoptent une perspective résolument athée et matérialiste. Les uns estiment qu’il faut entraver le fonctionnement des chaînes d’abattoirs quand les autres considèrent que seules les approches indirectes et pragmatiques pourront hâter la libération des animaux. De profondes divergences existent encore sur le rôle que devraient jouer les industriels. On se dispute enfin souvent sur la légitimité de la comparaison faite entre le sort des animaux de rente et la tragédie des esclaves de jadis.
De la lecture de ces cinquante contributions, un curieux paradoxe émergera peut-être, ou du moins apparaîtra plus clairement : si le véganisme a souvent l’air d’une chose extravagante, l’un de ses premiers principes – tu ne tueras point – nous est pourtant éminemment familier. L’interdiction du meurtre est de toutes les lois morales la plus évidente et celle pourtant à laquelle nous obéissons le moins : de là notre malaise, notre déchirement et nos doutes. Certes, nous aimons les bêtes, mais pouvons-nous vivre sans les tuer ? Le monde que nous avons créé ne repose-t-il pas, au moins en partie, sur la destruction des unes et la domestication des autres ? Qu’allons-nous perdre si nous cessons d’assujettir les êtres qui peuplent avec nous la Terre ? Et que pourrions-nous gagner ?


Abolitionnisme


Dans la Convention de la Société des Nations relative à l’esclavage (1926), ce dernier est défini comme « l’état ou condition d’un individu sur lequel s’exercent les attributs du droit de propriété ou certains d’entre eux ». L’esclavage consisterait ainsi à priver l’individu de ses libertés fondamentales, souvent par l’adoption de normes légales faisant non seulement de son travail, mais de sa personne tout entière, une propriété susceptible d’être vendue, louée, donnée, saisie ou détruite. Comme l’esclavage peut aussi exister dans une société où il est officiellement interdit, il est nécessaire d’élargir sa définition et de désigner l’esclave comme « celui qui, de fait ou de droit, est ou est placé hors du groupe légitime de référence » (Grenouilleau, 2014, p. 1761). Ce qui caractérise l’esclave est donc son extranéité ainsi que ce statut qui le réduit à être la « possession » d’une autre personne, d’une entreprise ou d’un État.

Pour des raisons religieuses aussi bien que profanes, l’esclavage n’est jamais allé de soi et a toujours été critiqué, du moins dès l’époque des sophistes. En réponse à leurs objections, Aristote exposait sa théorie des esclaves par nature, selon laquelle « ceux qui sont aussi éloignés des hommes libres que le corps l’est de l’âme, ou la bête de l’homme […], ceux-là sont par nature des esclaves ; et pour eux, être commandés par un maître est une bonne chose » (Aristote, Politique, 1254b). Ce n’est toutefois pas avant la fin du XVIIIe siècle, en Occident, que le sentiment antiesclavagiste commença à se constituer en un mouvement véritablement abolitionniste réunissant des activistes convaincus que l’esclavage devrait être universellement aboli et qu’il fallait œuvrer concrètement à sa disparition (Grenouilleau, 2017 ; Dorigny, 2018).

Depuis lors, l’esclavage a pris de nouvelles formes, plus subtiles (servitude pour dettes, par exemple, servage, travail forcé ou mariage imposé), et de très nombreuses personnes racisées en subissent encore aujourd’hui les désastreux effets psychologiques, sociaux et politiques (Hartman, 1997). Néanmoins, sa version classique – parfois dite « physique » – a été légalement abolie dans tous les pays. L’esclavage est même devenu, avec la Shoah, le symbole de la souffrance humaine et de l’injustice la plus perverse, la plus insupportable. Pour des raisons stratégiques, de nombreux mouvements sociaux s’y réfèrent et empruntent le vocabulaire qui lui est associé (Kim, 2011). On parle ainsi de l’émancipation des femmes, de la libération gay, de l’abolition des prisons, de la torture, du travail ou de la prostitution.

La cause animale n’échappe pas à cette règle. Bien des animalistes exigent en effet qu’on affranchisse les animaux, qu’on leur octroie des droits, qu’on proclame leur égalité. Certains ne se contentent pas de filer la métaphore et affirment que les animaux que nous exploitons sont au sens propre nos esclaves (Chauvet, 2017). Il serait en conséquence nécessaire et urgent d’abolir cette exploitation, comme nous avons aboli l’esclavage humain.


L’analogie entre esclavage humain et exploitation animale

De tous les spécialistes d’éthique animale, Gary L. Francione est celui qui a le plus clairement défendu la perspective dite abolitionniste. Dans ses divers écrits, sur son blog et dans le livre qu’il a coécrit avec Anna Charlton intitulé Animal Rights : The Abolitionist Approach (Francione et Charlton, 2015), il se démarque des autres animalistes par sa critique des stratégies visant l’amélioration du traitement des animaux que l’on exploite plutôt que l’abolition de l’exploitation elle-même. Il se distingue aussi par son insistance sur la nécessité d’octroyer à tous les êtres sensibles le droit « prélégal » de ne pas être traité comme une propriété. Sa perspective se caractérise enfin par le rôle central qu’y joue le véganisme – à la fois comme moyen de parvenir à supprimer la pêche, l’élevage, la vivisection et les zoos, et comme finalité de la démarche abolitionniste. Selon Francione, abolir l’exploitation animale consiste en effet à généraliser le mode de vie individuel excluant les produits et les services qui en sont issus. Lorsqu’une masse critique de citoyens aura adopté le véganisme, prévoit-il, des changements institutionnels d’envergure pourront avoir lieu et il sera enfin possible de répondre aux exigences de la justice en obtenant que toute exploitation animale soit interdite par la loi.

Outre Francione, nombreux sont les auteurs qui, pour les dénoncer, ont comparé le commerce et l’exploitation des animaux non humains aux traites négrières et à l’esclavage (Wise, 2004 ; Best et Nocella, 2004). Cette analogie s’explique par des ressemblances dans les traitements subis par les uns et les autres, par la manière de justifier et de pérenniser leur exploitation, mais aussi par les stratégies adoptées par les antiesclavagistes du passé et les animalistes d’aujourd’hui.




Techniques d’assujettissement et rhétorique esclavagiste

Frederick Douglass, dans ses mémoires écrits en 1845, fait le récit de sa vie d’esclave sur une plantation du Maryland jusqu’à son évasion en 1838. Il raconte qu’à la mort de son maître, au moment d’évaluer le patrimoine à transmettre à ses héritiers, sa valeur comme esclave a été estimée aux côtés de celle des autres biens de cet homme :

On nous mit tous en rang pour l’évaluation. On regroupa les hommes et les femmes, les vieux et les jeunes, les couples mariés et les célibataires avec les chevaux, les moutons et les pourceaux. Il y avait des chevaux et des hommes, des bestiaux et des femmes, des cochons et des enfants, tous placés au même rang dans l’échelle des êtres et tous soumis au même pointilleux examen. (Douglass, [1845] 2007, p. 54)


Pour insister sur le caractère déshumanisant de l’esclavage, d’anciens esclaves mettent ainsi en parallèle les conditions dans lesquelles ils étaient maintenus et celle des animaux domestiques. Les uns et les autres faisaient l’objet d’un strict contrôle de leur reproduction, de leur attitude et de leurs mouvements, par le recours à la violence (coups de fouet, enchaînement, marquage au fer rouge, castration, etc.) ou sa menace (Jacoby, 1994). « Les anciens esclaves se souviennent d’avoir été nourris comme des cochons, élevés comme des porcs, vendus comme des chevaux, contrôlés comme du bétail, exploités comme des chiens, et battus comme des mulets » (Bay, 2000, p. 119). L’esclavage humain se serait même développé sur le modèle de la domestication d’animaux (Davis, 2006 ; Nibert, 2013).

Dans son livre The Dreaded Comparison, Marjorie Spiegel explore à son tour les nombreuses et troublantes similitudes entre l’esclavage racial antebellum et le traitement réservé aux animaux (Spiegel, 1996). Elle montre que les esclaves étaient chassés, achetés, vendus, séparés de leurs proches, privés de liberté, considérés et traités comme des biens meubles, comme le sont aujourd’hui les animaux domestiques. Elle décrit minutieusement ce qu’il y a de commun aux situations endurées par les uns et les autres. Son propos s’accompagne d’images mettant bien en évidence la ressemblance des méthodes d’aujourd’hui et d’alors : la femme esclave derrière la bride et le chien muselé ; l’esclave portant un collier à pointes et le lapin immobilisé pour des tests cosmétiques ; l’esclave au pilori et le singe de laboratoire dans un appareil de contention ; les cales surchargées des navires négriers et l’entassement des oiseaux dans les fermes industrielles ; la mère à qui l’on a retiré son enfant pour qu’elle allaite celui de sa maîtresse et la vache à qui l’on arrache son veau pour lui prendre son lait. Spiegel consacre en outre un chapitre aux mots de la domination. Elle explique par exemple que, pour apprendre aux esclaves à se soumettre totalement, les maîtres pouvaient recourir aux services de « nigger breakers », ce qui rappelle le vocabulaire équestre où le dressage implique de « casser le cheval » pour mieux s’en faire obéir.

La comparaison ne s’arrête pas là car pour répondre aux objections morales de leurs opposants, les esclavagistes du XVIIIe siècle avançaient des arguments guère différents de ceux des éleveurs du XXIe siècle. Les premiers expliquaient que, parce qu’elles risqueraient d’être trop émotives et de mal interpréter ce qui s’y passe, les personnes peu habituées à côtoyer des esclaves ne devraient pas être autorisées à visiter les plantations. Ils assuraient d’ailleurs avoir de la bienveillance pour ces femmes et ces hommes qui leur étaient assujettis et dont ils vantaient le dévouement et la loyauté. Leur situation, somme toute, était enviable – du moins bien préférable à celle qu’ils auraient connu en Afrique où régnait l’injustice, la vraie (Boswell, 1857). Et de toute manière, quel intérêt auraient les maîtres à traiter mal leurs esclaves ? Leur profit ne dépendait-il pas de l’excellente santé de ceux qui récoltaient la canne ou le coton ? Dans leurs apologies du système esclavagiste, certains parlementaires allèrent même jusqu’à déclarer que le sort des esclaves leur paraissait si heureux qu’ils hésitaient à partir travailler comme eux sur une plantation (Thomas, 1997) ! À ceux qui s’émouvaient de voir des hommes, des femmes et des enfants réduits à être la propriété d’autrui, on expliquait qu’il ne fallait pas tomber dans le piège consistant à mettre tous les êtres humains sur un pied d’égalité. Il existe un fossé immense entre l’esclave et l’homme civilisé, affirmait-on. Attribuer au premier des désirs, des aspirations, des besoins que seul le second est en mesure d’éprouver, ne peut conduire qu’à des contresens fâcheux. Est-on si sûr d’ailleurs que l’esclave souffre de la même façon que l’homme libre ? Il fallait en tout état de cause se montrer raisonnable : l’esclavage était une nécessité économique, y mettre un terme n’entraînerait rien de moins que la ruine des nations.

En même temps que ces arguments étaient avancés, on prenait soin de cacher la cruelle réalité de l’esclavage. « [P]eintres et illustrateurs, explique Marcel Dorigny, mettaient en avant les beaux paysages des îles, avec des esclaves domestiques en livrées chatoyantes, des ‘femmes de couleur’ d’une beauté devenue vite légendaire » (Dorigny, 2018, p. 7). Ces représentations, qui contrastaient trompeusement avec la dureté du travail aux champs et la violence des châtiments, ne sont pas sans rappeler les images utilisées par l’industrie laitière, par exemple, pour publiciser ses produits : plutôt que de montrer la stabulation entravée et l’engraissement des veaux, les cartons de lait donnent à voir des vaches paissant tranquillement, le petit sous la mère. Alors que certains des lieux de travail des esclaves n’étaient pas accessibles au public, la cruauté des traitements infligés aux animaux domestiques est tenue secrète grâce à des mécanismes législatifs, comme les fameuses lois bâillons (ag-gag laws) qui interdisent de photographier ou de filmer ce qui se déroule dans les fermes d’élevage sans la permission des propriétaires. Enfin, l’idée que les animaux nous sont inférieurs moralement parce que certaines capacités cognitives leur font défaut fait écho au discours essentialisant des esclavagistes qui considéraient les esclaves comme des êtres moins intelligents et destinés de toute éternité à être commandés.

Ainsi donc, l’analogie entre esclavage humain et exploitation animale s’appuie sur le fait que l’esclavage a été d’emblée pensé par les esclavagistes, et par les esclaves eux-mêmes, en référence aux animaux. Il n’y a donc rien de surprenant à ce que les moyens mis en place pour maintenir la subordination des esclaves de jadis ou des animaux d’aujourd’hui soient souvent les mêmes. Bien entendu, ce qui est inacceptable dans un cas ne l’est pas nécessairement dans l’autre. L’esclavage était odieux, dit-on, parce qu’il consistait à traiter des êtres humains comme des animaux. Mais, demandera-t-on peut-être, quel mal y a-t-il à traiter les animaux comme des animaux ?




La racine commune des abolitionnismes

Il n’est peut-être pas anodin que plusieurs des opposants à l’esclavage se sont préoccupés également du sort des animaux. Pensons à Condorcet, membre illustre de la Société des Amis des Noirs, qui avait abandonné la chasse et conseillait à sa fille d’étendre son empathie aux animaux en lui enseignant que leur causer des douleurs inutiles était « une véritable injustice, […] un outrage à la nature » (Condorcet, [1773] 1968, p. 355). Songeons également à William Wilberfoce, ce membre du Parlement anglais vers la fin du XVIIIe siècle, très engagé dans le mouvement pour l’abolition de l’esclavage, qui était aussi l’un des cofondateurs de la Royal Society for the Prevention of the Cruelty to Animals. On ne peut oublier non plus Victor Schœlcher, l’un des principaux artisans de l’abolition de l’esclavage en France, qui a lui aussi pris le parti des animaux domestiques en participant à l’adoption de lois contre les mauvais traitements qui leur étaient infligés. Un tel engagement en faveur de la libération des esclaves et de la protection des animaux s’explique sans doute par la répugnance à imposer des souffrances à autrui.

Sans doute ces intellectuels ou politiciens du passé auraient-ils souscrit à ces mots de Humphrey Primatt :

La douleur est la douleur, qu’elle soit infligée à l’homme ou à la bête ; et la créature qui en souffre, qu’elle soit homme ou bête, étant sensible à cette misère lorsqu’elle l’endure, subit un tort. […] L’homme blanc […] ne peut aucunement avoir le droit, en raison de sa couleur, de réduire en esclavage un homme noir ou de le tyranniser. […] Pour la même raison, un homme ne peut aucunement avoir le droit naturel de maltraiter une bête ou de la torturer. (Primatt, [1776] 1992, p. 21.)


À la même époque, Jean-Jacques Rousseau et Jeremy Bentham soutinrent que le critère de considération morale n’est pas la possession de la raison ou de caractéristiques strictement biologiques comme l’espèce, mais plutôt la capacité de ressentir la douleur. Sans cette faculté, aucun individu ne peut éprouver de bien-être ni avoir d’intérêts subjectifs.

Tirant ce même constat, plusieurs auteurs ont récemment dénoncé le « spécisme », ce concept forgé par analogie au racisme et au sexisme pour désigner la discrimination fondée sur l’espèce à laquelle les individus appartiennent (Ryder, 1970 ; Singer, 1975). Selon eux, il est illégitime d’accorder plus d’importance aux intérêts de tel individu qu’à ceux de tel autre au motif que le premier est un être humain et pas le second. Comme la couleur de la peau ou le sexe, l’espèce serait une caractéristique purement biologique n’ayant aucune pertinence morale. Outre l’intérêt...




OPS/nav.xhtml



Sommaire


		Couverture


		Titre


		Du même auteur


		Copyright


		Les entrées


		Introduction


		Abolitionnisme
		L'analogie entre esclavage humain et exploitation animale


		Techniques d'assujettissement et rhétorique esclavagiste


		La racine commune des abolitionnismes


		Une analogie contestée






		Action directe
		Anarchisme et antispécisme


		Particularismes nationaux d'un mouvement international


		Une réaction face à la végéphobie ?


		L'action directe comme dépassement du véganisme






		Agriculture végane
		Panorama de l'agriculture moderne


		Le véganisme, une solution miracle au problème agricole ?


		Des intrants véganes et écologiques


		Des innovations agronomiques propices au véganisme


		Lutte contre les ravageurs






		AhiṂsĀ
		Les traditions védiques


		Des ŚramaṆas à l'origine du concept d'ahiṂsā


		Les traditions jaïnes


		Les traditions bouddhistes


		Les Upaniṣads et les traditions hindoues originelles


		AhiṂsā et végétarisme


		Vaches, lait et ahiṂsā






		Altruisme efficace
		En amont de l'altruisme efficace : l'ère du philantrocapitalisme


		L'altruisme efficace : Description succincte


		Un milieu qui accorde de l'importance à la condition animale


		Lutter contre l'élevage industriel, limiter la consommation de produits animaux


		Réduire la souffrance des animaux sauvages


		Un gisement d'études et de projets






		Anthropomorphisme


		Arguments antivéganes
		Les arguments conceptuels contre le véganisme


		Les arguments empiriques contre le véganisme






		Bien-être animal et bien public : une approche économique
		Bien-être social et exploitation animale


		L'exploitation animale et la dissonance cognitive : entre altruisme et égoïsme


		L'exploitation animale et la contribution au bien public : un problème de coordination






		Capacitisme
		L'argument des cas marginaux et le capacitisme des antispécistes


		De la réconciliation à la convergence






		Capitalisme


		Carnisme
		Le pendant idéologique du véganisme


		Carnisme ou spécisme ?


		Carnisme et psychologie morale


		La réaction néocarniste






		Chasse


		Christianisme
		Un christianisme qui bannit toute viande


		Un christianisme qui bannit certaines viandes


		Un christianisme qui bannit la viande à certains moments


		Un christianisme qui admet que certains bannissent la viande






		Darwinisme
		Peut-on tirer des implications morales du darwinisme ?


		Deux types de naturalisme


		L'individualisme moral selon James Rachels


		L'argument des « cas marginaux »


		Antispécisme et éthique environnementale






		Décroissance
		Qu'est-ce que la décroissance ?


		Le véganisme ne peut qu'être décroissanciste


		Les décroissancistes doivent se soucier des animaux non humains


		Vers une convergence effective ?






		Déontologisme
		Le déontologisme


		Théories conséquentialistes


		Théories déontologistes


		Le déontologisme et l'éthique animale






		Droit animalier
		Définition


		La grande question du statut juridique des animaux


		Droits et protection des animaux à travers le monde


		L'efficacité du droit animalier en question






		Droits des animaux
		Utilitarisme et droit animalier


		Déontologisme et droits des animaux


		Contractualisme et droits des animaux






		Empreinte environnementale de l'agriculture et de l'élevage
		Nourritures d'origine végétale et animale : leur efficacité métabolique et leurs effets environnementaux


		Les émissions de gaz à effet de serre


		Pollutions entraînées par l'utilisation d'azote et de phosphore


		Utilisation des ressources d'eau douce


		Modification de l'utilisation des terres et chute de la biodiversité


		Usage d'antibiotiques pour l'élevage


		Une question de justice


		Ce que nous savons, ce que nous savons moins bien et ce qu'il faut faire






		Expérimentation animale
		Les critiques pour raisons scientifiques


		La question de l'expérimentation humaine


		La position déontologique


		La position utilitariste


		Les méthodes de substitution






		Féminisme
		Des liens historiques


		La cause animale est genrée


		Une voie de sortie : le refus de l'Homme






		Gastronomie végétalienne
		Végane et gastronome ?


		La légende des protéines animales nécessaires


		La haute gastronomie végétalienne, un effet de mode ?


		Vers une gastronomie végétalienne et responsable






		Générations futures
		L'élevage et ses effets sur l'environnement


		Le cadre général de l'éthique environnementale


		Le problème de la non-identité


		John Rawls et les droits des générations futures


		Une responsabilité envers les animaux de demain ?






		Humanisme
		L'humanisme contre l'égalité


		L'humanisme est un naturalisme, une mystique


		Sortir des idéologies des appartenances






		Industrie végane
		Du militantisme à l'entrepreneuriat


		L'émergence de l'entrepreneuriat végane


		Produire de la viande à partir de plantes, la nouvelle vague végétalienne


		« Cultiver » de la viande, la promesse de l'agriculture cellulaire


		Critiques internes et externes






		Intervention dans la nature
		La condition des animaux sauvages


		Les animalistes contre le devoir d'intervention dans la nature


		Les animalistes en faveur d'une intervention massive


		Le modèle de Zoopolis






		Militantisme
		Welfarisme ou abolitionnisme ? Diversité des objectifs militants


		Modération ou radicalisme : diversité des modes d'action


		Cartographie française des militantismes






		Nature
		La Nature et les natures


		Assurer la distinction humaine


		Les choses de la Nature et la nature des choses


		La nature des êtres et leur propriété


		L'idée de nature maintient les fictions hiérarchiques






		Paradoxe de la viande
		Théoriser l'incohérence


		Gestion du paradoxe






		Pêche et aquaculture
		La pêche


		L'aquaculture, un univers concentrationnaire






		Philosophie des Lumières
		Un contexte favorable à la renaissance végétarienne


		Un fossé ontologique qui se comble


		Le végétarisme, un devoir d'humanité






		Politisation du véganisme
		La politisation de la cause animale, une tendance récente


		Les animaux, pupilles ou orphelins de la gauche ?


		La cause des animaux en période de polarisation politique extrême


		Qui sont les ennemis des animaux ?






		Prédation
		Considérations en faveur de l'argument de la prédation


		Première stratégie : rejeter la prémisse 1


		Deuxième stratégie : rejeter la prémisse 3


		Troisième stratégie : rejeter la prémisse 5






		Préjugés envers les animaux
		Du groupe minimal aux relations historiques


		Les contenus des préjugés


		L'origine des préjugés


		Identité sociale et différenciation






		Pureté, purisme
		Clarifications terminologiques


		Dégoût et moralisation


		Le dégoût : induit ou utilisé


		Le dégoût moral






		Rahma (précepte de l'islam)


		Refuges d'animaux


		Régime de Pythagore


		Spécisme
		Qu'est-ce que le spécisme ?


		Le spécisme existe-t-il ?


		Le spécisme est-il injuste ?






		Théorie de la vertu


		Tza'ar baalei chayim (précepte du judaïsme)


		Utilitarisme
		La sensibilité


		Peter Singer


		Critiques






		Véganisme pragmatique
		Idéalisme et pragmatisme


		Un cruel besoin de pragmatisme


		Se concentrer sur des changements d'ordre institutionnel


		Définir pragmatiquement le véganisme






		Végéphobie
		La difficile importation du mouvement animaliste en France


		La lutte contre la végéphobie, une nouvelle façon de militer pour les animaux ?






		Végétariens relaps et autres mangeurs atypiques
		Combien de végétariens aux États-Unis ?


		Des carnivores qui désapprouvent l'élevage et l'abattage


		Peu de végétariens, beaucoup d'ex-végétariens


		Perceptions subjectives des difficultés du végétarisme


		Le halo des végétariens à temps (très) partiel


		Homo ethicus ou Homo socialis ?






		Viande cellulaire
		Brève histoire d'une possibilité


		Promesses et réalité






		Viande heureuse
		Une troisième voie


		Véganisme, viande cellulaire et insécurité culturelle






		Violence linguistique
		Des dispositifs d'opposition entre les humains et les autres animaux


		De multiples mécanismes de dévalorisation


		Euphémisation et occultation


		La misothérie irrationnelle de notre langage


		Pour une évolution conjointe de notre langage et de notre comportement






		Vulnérabilité animale
		La vulnérabilité universelle des animaux


		La vulnérabilité situationnelle


		Des approches mixtes






		Zoopolis


		Les contributeurs


		Remerciements


		Table des matières




Pagination de l'édition papier


		1


		2


		7


		8


		9


		10


		11


		12


		13


		15


		16


		17


		18


		19


		20


		21


		22


		23


		24


		25


		26


		27


		28


		29


		30


		31


		33


		34


		35


		36


		37


		38


		39


		40


		41


		42


		43


		44


		45


		46


		47


		48


		49


		50


		51


		52


		53


		54


		55


		56


		57


		58


		59


		60


		61


		62


		63


		64


		65


		66


		67


		68


		69


		70


		71


		72


		73


		74


		75


		76


		77


		78


		79


		80


		81


		82


		83


		84


		85


		86


		87


		88


		89


		91


		92


		93


		94


		95


		96


		97


		98


		99


		100


		101


		102


		103


		104


		105


		106


		107


		108


		109


		110


		111


		112


		113


		114


		115


		116


		117


		118


		119


		120


		121


		122


		123


		124


		125


		126


		127


		128


		129


		130


		131


		132


		133


		134


		135


		136


		137


		138


		139


		140


		141


		142


		143


		144


		145


		146


		147


		148


		149


		150


		151


		152


		153


		154


		155


		156


		157


		158


		159


		160


		161


		162


		163


		164


		165


		166


		167


		168


		169


		170


		171


		172


		173


		174


		175


		176


		177


		178


		179


		181


		182


		183


		184


		185


		186


		187


		188


		189


		190


		191


		192


		193


		194


		195


		196


		197


		198


		199


		200


		201


		202


		203


		205


		206


		207


		208


		209


		210


		211


		212


		213


		214


		215


		217


		218


		219


		220


		221


		222


		223


		224


		225


		226


		227


		228


		229


		231


		232


		233


		234


		235


		236


		237


		238


		239


		241


		242


		243


		244


		245


		246


		247


		248


		249


		250


		251


		253


		254


		255


		256


		257


		258


		259


		260


		261


		262


		263


		264


		265


		266


		267


		268


		269


		271


		272


		273


		274


		275


		276


		277


		278


		279


		280


		281


		283


		284


		285


		286


		287


		288


		289


		290


		291


		292


		293


		294


		295


		296


		297


		298


		299


		300


		301


		302


		303


		304


		305


		306


		307


		308


		309


		310


		311


		312


		313


		314


		315


		316


		317


		318


		319


		320


		321


		322


		323


		324


		325


		326


		327


		328


		329


		330


		331


		332


		333


		334


		335


		336


		337


		338


		339


		340


		341


		342


		343


		344


		345


		346


		347


		348


		349


		350


		351


		352


		353


		354


		355


		357


		358


		359


		360


		361


		362


		363


		364


		365


		366


		367


		369


		370


		371


		372


		373


		374


		375


		376


		377


		379


		380


		381


		382


		383


		384


		385


		386


		387


		388


		389


		390


		391


		392


		393


		395


		396


		397


		398


		399


		400


		401


		402


		403


		404


		405


		406


		407


		408


		409


		410


		411


		412


		413


		414


		415


		416


		417


		418


		419


		421


		422


		423


		424


		425


		426


		427


		428


		429


		430


		431


		432


		433


		434


		435


		436


		437


		438


		439


		440


		441


		442


		443


		444


		445


		446


		447


		448


		449


		451


		452


		453


		454


		455


		456


		457


		458


		459


		460


		461


		463


		464


		465


		466


		467


		468


		469


		470


		471


		472


		473


		474


		475


		476


		477


		479


		480


		481


		482


		483


		484


		485


		486


		487


		489


		490


		491


		492


		493


		494


		495


		496


		497


		498


		499


		500


		501


		502


		503


		504


		505


		506


		507


		509


		510


		511


		512


		513


		514


		515


		516


		517


		518


		519


		520


		521


		522


		523


		524


		525


		526


		527


		528


		529


		530


		531


		532


		533


		534


		535


		536


		537


		538


		539


		540


		541


		542


		543


		544


		545


		546


		547


		548


		549


		551


		552


		553


		554


		555


		556


		557


		558


		559


		560


		561


		562


		563


		564


		565


		566


		567


		568


		569


		570


		571


		573


		574


		575


		576


		577


		578


		579


		580


		581


		582


		583


		584


		585


		586


		587


		589


		590


		591


		592


		593


		594


		595


		596


		597


		598


		599


		601


		602


		603


		604


		605


		606


		607


		608


		609


		610


		611


		613


		614


		615


		616


		617


		618


		619


		620


		621


		622


		623


		624


		625


		626


		627


		628


		629


		630


		631


		632


		633


		634


		635


		636


		637


		638


		639


		641



Guide

		Couverture

		La pensée végane

		Début du contenu

		TABLE DES MATIÈRES





OPS/cover/pagetitre.jpg
Sous la direction de
Renan Larue

La pensée végane

50 regards sur la condition animale





OPS/images/lg_tiret.jpg





OPS/cover/cover.jpg
La pensée
vegane

50 regards sur la condition animale

sous la direction de

Renan Larue





