
[image: Couverture : Jean-Michel Longneaux, Finitude, solitude, incertitude (Philosophie du deuil), Presses Universitaires de France]


 [image: Page de titre : Jean-Michel Longneaux, Finitude, solitude, incertitude (Philosophie du deuil), Presses Universitaires de France]

ISBN 978-2-13-082258-5
© Presses Universitaires de France / Humensis, 2020
170 bis, boulevard du Montparnasse, 75014 Paris
Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo.
Pour Emmanuelle
Préface
Pourquoi une philosophie du deuil ?
Ma conviction est que la pensée elle-même naît d’événements de l’expérience vécue et doit leur demeurer liée comme aux seuls guides propres à l’orienter1.
Hannah Arendt


L’expérience seule, et non point les discours, nous enseigne ce que nous savons vraiment. Comme l’écrit Marcel Proust, en effet, « l’intelligence n’est pas l’instrument le plus subtil, le plus puissant, le plus approprié pour saisir le vrai […]. C’est la vie qui peu à peu, cas par cas, nous permet de remarquer que ce qui est le plus important pour notre cœur, ou pour notre esprit, ne nous est pas appris par le raisonnement mais par des puissances autres2 ». La réflexion a certes encore sa place, mais en tant qu’elle vient toujours après l’expérience. Hegel a donc raison d’identifier la philosophie à la chouette de Minerve3 qui prend son envol à la tombée du jour. Elle est aveugle quand elle vient trop tôt, avant l’épreuve de la réalité, et vaine autant que prétentieuse quand elle croit pouvoir s’en passer. Vient-elle alors « toujours trop tard » sous prétexte qu’elle « apparaît seulement lorsque la réalité a accompli et terminé son processus de formation »4 ? Certainement pas, car en mettant des mots sur ce qui s’est produit et sur quoi on ne peut plus rien, la philosophie permet de ne pas simplement subir les changements. Elle en prolonge l’impact jusque dans ce qu’ils donnent à penser. Ce faisant, elle nous en libère en nous aidant à faire nôtres ce qu’ils ont fait de nous.
Ainsi, à l’origine de toutes les philosophies qui nous reconduisent à l’essentiel, il y a toujours une épreuve et, si possible, une épreuve communément partagée par le plus grand nombre, une épreuve qui, loin d’être anecdotique ou liée aux circonstances hasardeuses de la vie, touche à l’humaine condition à laquelle personne n’échappe. Le deuil est cette expérience privilégiée. Pour le comprendre, il faut sans doute se détourner des associations spontanées qui réduisent le deuil à la mort d’un être aimé, qui y voient donc une expérience nécessairement triste et douloureuse, et dont les experts attitrés seraient les psychologues.
Identifier le deuil à la mort de nos proches est pour le moins réducteur. Dans les années 1970, des pionnières en soins palliatifs comme Élisabeth Kübler Ross, Cicely Saunders et d’autres ont rappelé que le deuil n’est pas seulement l’affaire des survivants : celui qui se sait arrivé à la fin de sa vie – et qui ne meurt donc pas de mort soudaine – est lui aussi amené à vivre un processus de deuil : deuil de ceux qu’il laisse dans la vie, deuil de ses attaches, de ses projets… À l’occasion de sa mort, il lui faudra se déprendre de tout ce qui constitua son existence. Mais n’y sommes-nous pas déjà confrontés bien avant cette ultime épreuve ? Perdre un emploi, voir ses enfants devenus grands partir, vivre une séparation amoureuse, déménager ou s’exiler, tomber malade, échouer dans un projet ou ne pas le réaliser aussi bien qu’espéré, etc. sont autant de deuils à surmonter. Manifestement, le deuil est inévitable tant sont innombrables les circonstances, dramatiques ou banales, qui nous y confrontent. Mais il n’est pas seulement un accident « inévitable », il appartient à la nature de la vie humaine. Car même si aucune épreuve ne vient frapper notre existence, le simple fait de vieillir ne suffit-il pas à nous imposer tout au long de notre vie le deuil de l’image de soi, de notre jeunesse, de nos forces, de nos « équilibres », etc. ? Et même si nous pouvions un jour échapper aux stigmates de la vieillesse, notre éternelle jeunesse n’éviterait pas l’œuvre inexorable du temps qui nous arrache à chaque instant heureux qu’il nous est donné de vivre. Il n’est pas un seul moment vécu qui ne soit aussitôt perdu à tout jamais. Et il n’est pas certain que ce deuil-là soit plus anodin que celui qu’impose la mort d’un proche.
Ce qu’ont en commun toutes les situations envisagées jusqu’ici, c’est qu’elles nous confrontent à des pertes irréversibles. En d’autres termes, nous sommes amenés à vivre un deuil chaque fois que notre vie ne peut plus continuer comme avant, c’est-à-dire chaque fois qu’il nous faut par conséquent renoncer à cette vie d’avant, et cela, de façon définitive, sans possibilité de retour en arrière. Si l’expérience du deuil concerne toute situation où une perte est irréversible, alors il devient excessif ou en tout cas réducteur de n’y voir que tristesse et désespoir. Il y a des pertes qui sont communément vécues comme heureuses. Ainsi les anniversaires célèbrent le passage du temps. En fêtant un âge précis, on enterre symboliquement les années déjà vécues – que l’on ne revivra plus jamais –, et l’on se réjouit d’en commencer une de plus. Le passage à l’an nouveau repose sur le même principe. Autre exemple : le mariage d’amour. Quel que soit le rite utilisé, en officialisant leur couple, les amoureux assument une double perte irréversible : d’une part, ils perdent le statut d’« enfant de » pour devenir le « conjoint », le « compagnon » ou la « compagne de ». Même en cas de divorce ultérieur, ils ne redeviendront plus jamais l’enfant de leurs parents. D’ailleurs ceux-ci ne s’y trompent pas, eux qui, lors de la célébration des noces, versent discrètement une larme : désormais, la vie de leur enfant, en quelque façon, leur échappe. Et puis, en officialisant leur union, les amoureux renoncent aussi, parfois à leur corps défendant, à toutes les autres relations (amoureuses) possibles. Et si malgré tout ils succombent, ce ne seront plus que des relations de second choix, qui ne pourront être vécues officiellement. Ceux qui choisissent de fonder une famille se préparent à vivre encore un autre deuil heureux. Tomber enceinte pour la femme ou accueillir son enfant à la naissance pour l’homme est un bonheur qui scelle un avant et un après. Il n’est pas faux de dire que l’accouchement met au monde les parents. Le couple est devenu famille. D’insouciante et légère qu’elle fut peut-être, la vie des amoureux se retrouve en charge de nouvelles responsabilités. Et s’ils avaient jusque-là l’impression de contrôler leur destin, ils devront désormais consentir à ce que leur existence devienne en partie ce que leurs enfants en feront.
Analyser ces différentes expériences comme autant de deuils offre une piste, parmi d’autres, pour comprendre pourquoi certains fuiront leurs anniversaires, pourquoi ils ne pourront envisager d’officialiser leur vie de couple ou n’éprouveront aucun désir d’enfants ou encore démissionneront en fuyant : parce que, pour des raisons qui leur appartiennent, ils ne peuvent se résoudre à renoncer à tout ce que ces expériences, pourtant socialement valorisées positivement, emportent irréversiblement avec elles.
Ceux qui prennent habituellement en charge ces deuils et qui en sont devenus les experts officiels, ce sont les psychologues. La philosophie, quant à elle, ne semble entretenir qu’un rapport artificiel avec ce genre de sujet. Le deuil serait pour elle un thème parmi d’autres, sur lequel il lui serait loisible de méditer ou non. Rien n’est moins vrai. Ce n’est point la curiosité tout intellectuelle ou une mode opportuniste qui doit pousser le philosophe à s’intéresser au deuil : c’est le deuil qui invite à philosopher. C’est lui qui est à la source de la pensée qui cherche à prendre son envol. On doit regretter que la philosophie occidentale fut si longtemps confisquée par de grands penseurs qui, à quelques heureuses exceptions près, donnèrent l’impression de la réduire à un savoir déconnecté, à de la jonglerie de concepts, à de la haute voltige d’idées abstraites sans rapport avec la vraie vie. Ce lien trop souvent oublié entre la philosophie et le deuil se décline de deux façons au moins. Soit un deuil est au départ de la démarche philosophique. Platon s’engage en philosophie à la suite de l’injuste condamnation à mort de son maître Socrate, deuil impossible qui trouvera une issue dans le combat incessant pour plus de justice. Apparemment plus classique, Aristote, quant à lui, voit dans l’étonnement l’impulsion de départ. Dans son sillage, Kant s’indigne : pourquoi le malheur s’abat-il sur le juste ? Pourquoi y a-t-il quelque chose plutôt que rien ? s’interrogent Leibniz et à sa suite Heidegger. Or, s’étonner que le monde soit comme il est, s’étonner même qu’il soit, c’est se laisser déposséder de ses évidences et de ses certitudes, c’est accepter de quitter une vie qui allait de soi – et dont il faut à présent faire le deuil – pour s’ouvrir à l’inconnu et avant tout, comme le souligne Socrate lui-même, pour accepter notre ignorance. En 1563 pour être précis, Montaigne perd son ami, son âme sœur Étienne de La Boétie, puis, cinq ans plus tard, son père. Il n’en faudra pas davantage pour qu’il se retire dans son château et consacre le reste de sa vie à rédiger ses Essais. Pour sa part, Nietzsche écrira notamment Le Gai Savoir après avoir traversé une crise profonde : « Tout ce livre n’est en effet rien qu’un besoin de jouir après une longue période de privation et d’impuissance5 […]. » Et de préciser ce rapport entre l’écriture et la souffrance :
il nous faut constamment enfanter nos pensées du fond de nos douleurs […]. Seule la grande douleur, cette longue et lente douleur qui prend son temps, et dans laquelle pour ainsi dire nous sommes consumés comme du bois vert, nous contraint, nous autres philosophes, à descendre dans notre dernier abîme, à nous dépouiller de toute confiance, de toute bienveillance, de toute occultation, de tout adoucissement, de toute solution moyenne, où nous avions peut-être placé auparavant notre humanité. Je doute que pareille douleur « améliore » – mais je sais qu’elle nous approfondit6.

Un deuil dans la vie privée peut donc être à l’origine des plus belles pages de la pensée. Mais un autre lien dynamique est possible. La philosophie peut se présenter elle-même comme un processus de deuil, comme une démarche qui invite à vivre un ou plusieurs deuils. S’il ne fallait donner qu’un exemple, ce serait celui de Descartes qui, dans ses Méditations, nous invite à renoncer à nos fausses certitudes les unes après les autres. Au terme de sa première Méditation, nous restons avec lui complètement désemparés devant un champ de ruines : aucune vérité n’a trouvé grâce. Descartes dit être rempli d’« appréhension » et de « peur ». Et à l’entame de la seconde Méditation, il reprend avec ces mots que n’importe quel homme, qui voit sa vie basculer, pourrait à peu de choses près énoncer :
La méditation que je fis hier m’a rempli l’esprit de tant de doutes qu’il n’est désormais plus en ma puissance de les oublier : et cependant, je ne vois pas de quelle façon je les pourrais résoudre : et comme si tout à coup j’étais tombé dans une eau très profonde, je suis tellement surpris que je ne puis ni assurer mes pieds dans le fond, ni nager pour me soutenir au-dessus7.

C’est en acceptant de traverser cette épreuve qu’il initiera un nouveau tournant dans l’histoire de la pensée. Les grandes philosophies qui se présentent comme autant de sagesses de vie reproduisent chacune à leur façon, parfois sur un thème précis (l’amour, la justice, la liberté, etc.), ce cheminement périlleux : déconstruction de nos anciennes évidences, et parfois de nos anciennes habitudes – ce qui concrètement engage bien au-delà d’un simple exercice intellectuel – pour ensuite nouer un nouveau lien avec une existence plus authentique, plus en phase avec ce que la vie fait de nous.
La philosophie n’a bien évidemment pas le monopole du deuil. La psychologie, la psychanalyse, la psychiatrie, l’histoire, la sociologie peuvent aussi s’emparer de cette expérience humaine pour en faire leur objet d’étude. Mais on l’aura compris, pour la philosophie, le deuil est davantage qu’un « objet d’étude » : elle en est aussi l’exercice et l’épreuve. Traverser un deuil, c’est toujours, tôt ou tard, faire de la philosophie, et philosopher, c’est toujours vivre, d’une façon ou d’une autre, un deuil.
Élever l’expérience du deuil jusque dans ce qu’elle donne à penser, ce n’est donc rien apprendre que l’on ne sache déjà implicitement. C’est seulement, en y mettant des mots, se donner une chance de se réapproprier cette vie et la faire nôtre, afin que nous ne demeurions pas étrangers à nous-mêmes.



1. Hannah Arendt, La Crise de la culture, Paris, Gallimard, 1989, p. 12.
2. Marcel Proust, À la recherche du temps perdu, XIII, Albertine disparue, Paris, Gallimard, 1925, p. 12-13.
3. Hegel, Principe de la philosophie du droit, trad. A. Kaan, Paris, Gallimard, 1940, p. 45. Minerve est la déesse romaine de la sagesse.
4. Id.
5. Nietzsche, Le Gai Savoir, dans Œuvres philosophiques complètes, Paris, Gallimard, t. V, 1982, p. 23.
6. Ibid., p. 25.
7. Descartes, Méditations métaphysiques, dans Discours de la méthode, suivi des Méditations métaphysiques, Paris, Flammarion, 1933, p. 72. Souligné par nous.

Première partie
Approche générale du deuil
Chapitre 1

De quoi fait-on le deuil ?


C’est le fait d’un homme non formé que d’accuser les autres des malheurs dont il est lui-même l’auteur ; celui qui a commencé à se former s’accuse lui-même ; celui qui a achevé de se former n’accuse ni un autre ni lui-même1.

Épictète





Le plus souvent, on explique un deuil que l’on traverse par un « objet » dont on est soudain privé. « C’est parce que mon mari m’a quittée que je suis désespérée. » « C’est depuis qu’il a perdu son boulot qu’il est devenu dépressif. » C’est évidemment à l’occasion du décès d’un proche que l’on se déclarera en deuil. Le patient qui se dira perdu depuis qu’on lui a diagnostiqué un cancer reproduit à sa façon le même type de discours : lui aussi explique sa situation par une cause objective, à savoir cette « foutue maladie ». Il est évident qu’un deuil est impliqué dans chacune de ces circonstances. Mais on devine aussi qu’en se limitant à ce type de plainte, on passe inévitablement à côté de l’essentiel. Car la souffrance éprouvée en ces moments-là se tient en soi et nulle part ailleurs. Dès lors, fixer toute son attention sur ce qui se joue au dehors – du côté de la cause objective, c’est-à-dire de ce qui est concrètement perdu –, en espérant y trouver le sens ultime de ce qui se vit en soi, c’est se chercher désespérément là où l’on n’est pas. Si l’on veut comprendre pourquoi tel événement nous touche à ce point, c’est toujours vers soi qu’il faut se tourner. On s’en convaincra d’autant plus que, confronté aux mêmes circonstances, chacun réagira différemment. Cette variété de réactions trouve sa justification non point dans l’objet du deuil, puisque par hypothèse, il est le même pour tous, mais bien dans ce que chacun est, et qui, lui, est unique. Bref, en se focalisant exclusivement sur l’objet extérieur ou sur la cause de ses malheurs, on ne prête aucune attention à soi. Le deuil reste alors caché dans l’angle mort de notre conscience, en attente d’être enfin reconnu pour pouvoir se vivre.


Mourir à ce que l’on n’est plus

Une conversion du regard s’impose donc, qui nous détourne de l’objet perdu pour nous reconduire à la souffrance en nous. C’est d’ailleurs la voie la plus simple à suivre lorsqu’on accompagne une personne qui tourne en rond dans son deuil. Elle ne cesse de parler de l’être aimé qui est décédé ou qui l’a quittée, de son employeur qui l’a licenciée, de sa famille qui lui gâche la vie ou du médecin qui lui a si maladroitement annoncé son diagnostic. À celle-là qui, pendant des mois, répète en boucle les mêmes reproches, on peut toujours demander pourquoi cette situation la met dans cet état ; pourquoi elle semble triste, ou en colère. Peut-être alors se détournera-t-elle progressivement des causes objectives qui l’obsèdent pour enfin parler d’elle. On peut comprendre le bien-fondé du mouvement ici suggéré. Imaginons une séparation dans un couple. Monsieur ne s’y résout pas. Pourtant son ex-femme l’a quitté voici deux ans et s’est même remariée. Est-ce de sa femme ou de sa vie de couple qu’il doit faire le deuil ? À vrai dire, il n’a plus rien à lâcher de ce côté-là puisqu’elle est définitivement partie et que, de fait, cette relation n’existe plus. En revanche, ce qui est encore vivant en lui, et qui le hante et l’obsède, c’est sa volonté à lui – ou son désir, ou son espoir – de la retrouver un jour. C’est de cette volonté lancinante qu’il doit faire le deuil. Or, que révèle cette volonté sinon qu’il continue à se vivre comme s’il restait le conjoint de cette femme, qu’il ne se résout pas à ne plus l’être ? En conséquence, ce dont cet homme doit faire le deuil, ce n’est pas de sa femme partie, mais de celui qu’il fut, qui vivait avec elle, et qu’il voudrait continuer à être. Celui qui est licencié ou retraité doit faire le deuil non point de son travail mais du travailleur qu’il fut. Celui qui tombe gravement malade doit accepter de n’être plus la personne en bonne santé qu’il a été jusqu’ici. Les parents qui mettent au monde un enfant handicapé n’ont pas d’abord à accepter leur enfant, mais à accepter d’être « le père ou la mère d’un enfant handicapé ». Or, ce travail sur soi revient à faire le deuil du « parent d’un enfant “en bonne santé” » qu’ils ne seront jamais. La personne qui se complaît à réciter la liste des reproches qu’elle adresse à sa famille souffre quant à elle de ne pas pouvoir faire le deuil de l’enfant qu’elle aurait été en droit d’être, mais qu’elle ne fut et ne sera jamais.

Le deuil concerne donc notre identité. Cette affirmation appelle néanmoins une précision. Prise au sens littéral, elle se révèle fausse et même dangereuse. Car ce n’est pas de ce que l’on est que l’on doit se libérer, mais uniquement de cela que l’on n’est plus de par les circonstances. Faire le deuil de ce que l’on est, ce serait sombrer dans un deuil pathologique qui ne trouverait une issue satisfaisante et cohérente que dans le suicide. Dans un tel cas, le moi s’identifie à l’objet, et puisque celui-ci est perdu, le moi est entraîné à sa suite, incapable qu’il est de survivre à cette perte. Mourir à la suite du décès de son conjoint n’est pas un signe d’amour, mais d’un attachement maladif : l’amour, lui, fait vivre. Le deuil (non pathologique) est au contraire un processus salutaire qui ne nous délivre que de notre ancienne peau, que de cela qui est déjà mort en nous, puisque nous ne le sommes plus, mais que, pourtant, nous refusons obstinément de lâcher. On pourrait dire, d’une certaine façon, qu’on fait toujours le deuil de rien puisque ce à quoi on doit renoncer, concrètement, on ne l’est déjà plus.

La perte de son ancienne identité entraîne à sa suite deux autres pertes intimement liées à ce que l’on est. L’identité concernait le rapport à soi. Mais n’être plus le même qu’avant a inévitablement pour conséquence de modifier notre rapport aux autres ou notre manière d’être en relation avec eux. Deux cas de figure sont souvent évoqués. Tout d’abord, assumer de n’être plus celui qu’on a été, c’est prendre le risque d’être privé de certaines relations. Les amis sur qui on croyait pouvoir compter se font rares. Celui qui perd son emploi entend ses collègues lui promettre de garder le contact… Mais il y a des promesses qui ne durent que le temps de les formuler. Ayant reçu le matin le diagnostic d’une maladie chronique grave, une patiente raconte qu’après avoir encaissé l’annonce, elle la communiqua à son compagnon qui, le soir même, la quittait. Lorsque les circonstances d’un deuil sont directement liées à la rupture d’une relation (divorce, décès d’un proche, etc.), la personne concernée doit parfois constater que celui qui est parti emporte son propre monde, et tous ceux qui en faisaient partie. L’autre situation souvent rapportée n’est pas moins difficile à vivre. Certains témoignent en effet qu’en ce qui les concerne, ils n’ont été abandonnés ni par leurs proches ni par leurs amis. En revanche, depuis qu’ils sont devenus malades, chômeurs, divorcés, etc., ils ne sont plus perçus par les autres de la même façon. C’est ce regard qui a changé. De spontané et naturel qu’il fut jusque-là, le voilà devenu embarrassé, grave, inquiet, débordant de pitié. Les parents qui se promènent avec leur enfant handicapé se sentent observés. Le divorcé peut se confronter à des regards condescendants qui le jugent et lui font percevoir qu’il doit avoir quelque chose à se reprocher. Ici, c’est une certaine façon d’être en relation avec les autres qu’il faut accepter de perdre, provisoirement ou définitivement. Ce deuil-là n’est pas plus aisé à vivre que les autres, raison pour laquelle certains préféreront cacher aux yeux de tous l’épreuve qu’ils traversent.

Enfin, en changeant d’identité, c’est encore notre avenir qui se voit bouleversé, en tout ou en partie. Il faudra inévitablement renoncer à certains projets ou en modifier le cours. On peut le comprendre aisément : nos projets ne peuvent être conçus qu’à partir des possibilités offertes par notre passé et notre présent. C’est parce que nous avons suivi telle formation ou rencontré telle personne qu’à présent nous travaillons dans tel secteur, avec des horaires qui rythment nos journées et un salaire régulier qui autorise des projets. En se retrouvant chômeur, invalide ou retraité, toute une vie passée et présente est anéantie, et avec elle l’avenir qu’elle rendait possible. Dès lors, à quelle heure se lever le matin ? Et pour aller où et faire quoi ? Pourra-t-on encore partir en vacances, prévoir une sortie ou offrir un cadeau à quelqu’un qu’on aime ? De la même manière, c’est parce qu’on a décidé de fonder une famille que chaque jour, on doit se dépêcher d’aller chercher son enfant après l’école, qu’on consacrera son samedi à le conduire à ses différentes activités et qu’on partira en vacances durant la période des congés scolaires. Le décès accidentel de son enfant ou le partage du droit de garde à la suite d’un divorce anéantit l’avenir prévisible que l’on s’était construit. On se retrouve alors confronté à l’inconnu, qui le plus souvent est source d’angoisse. De quoi sera fait demain ? Faire le deuil de ce que l’on n’est plus, c’est être dépossédé de son passé et de son présent. C’est, du même coup, voir s’effacer l’avenir qu’ils rendaient possible. Et dès lors, comme l’écrit Viviane Forrester : « Parce que l’avenir ne se révèle pas comme prévu, on n’envisage d’autre avenir que d’être privé de lui2. »




Définition du deuil

Les descriptions qui précèdent permettent de définir le deuil. Il est un processus par lequel un individu meurt à ce qu’il n’est plus… ou à ce qu’il n’est pas. Dans le premier cas, il s’agit de mourir à une vie à laquelle nous nous étions complètement identifiés, et qui définissait notre rapport à nous-même, aux autres et à notre avenir. Dans le second cas, il s’agit de renoncer à ce que nous n’avons jamais été mais que nous aurions tant aimé être. Il est des mensonges ou des espérances desquels il est parfois très difficile de sortir tant notre vie tout entière en est devenue dépendante. Un autre scénario est également fréquent chez les personnes ayant vécu un traumatisme, comme une agression, un viol, etc. : il leur revient de renoncer à être celui-là ou celle-là qui n’aurait pas dû vivre une telle épreuve. Dans tous ces cas, comme l’écrit Daniel Lagache, il s’agit, en définitive, de tuer le mort3. Cette formule, qui résonne comme un coup de tonnerre, doit toutefois recevoir ici une signification quelque peu différente de celle que lui donne son auteur : celui-ci entend exprimer comment tout endeuillé doit symboliquement tuer celui qui est décédé. En ce qui nous concerne, le mort à tuer est plutôt à chercher du côté du survivant lui-même. Quel que soit l’objet du deuil, celui qui en est privé voit toute sa vie – qui se décline sous la forme d’un rôle, de relations et de projets – perdue avec lui ou, tout au moins, modifiée. Mais cela que l’on a été, on désire tellement continuer à l’être qu’on ne peut s’empêcher de tout faire pour le maintenir artificiellement en vie. C’est bien cette identité déjà en état de mort clinique qu’il faut accepter de débrancher.

La légende rapporte la question naïve d’un enfant adressée à Michel-Ange : « Comment sais-tu qu’il y a un cheval dans le bloc de marbre ? » Comme si sculpter consistait à enlever les morceaux en trop qui empêchent la statue d’apparaître. Dans le deuil, on ne peut jamais enlever que ce qui n’est pas nous, que ce qui ne nous appartient déjà plus, que les « morceaux en trop » de telle sorte que, peu à peu, ce que nous sommes vraiment s’en trouve libéré. Nous sommes ce qui advient à partir de ce que nous ne sommes plus. Voilà pourquoi la définition doit être complétée de la façon suivante : si le deuil est d’une part un travail qui consiste à mourir uniquement à ce que l’on n’est pas ou à ce que l’on n’est plus, c’est d’autre part pour renaître à ce que l’on est devenu. Il est vrai que ce que l’on est devenu se définira d’abord de manière négative : nous sommes dans un premier temps celui-là ou celle-là qui doit vivre sans l’être aimé, sans son emploi, sans son enfant, etc. Mais se présenter ainsi, c’est encore se situer par rapport à ce qu’on n’est pourtant plus… ultime ruse pour ne pas tuer tout à fait le mort. À quoi renaît-on alors ? En acceptant de laisser partir ce qui est déjà parti, on redevient peu à peu disponible pour s’investir dans de nouveaux rôles, de nouvelles relations, de nouveaux projets. La statue dégagée du bloc de pierre, c’est précisément cet élan qui nous porte, et qui tourne à présent à vide. Freud, dans « Deuil et mélancolie4 », dit à peu près la même chose lorsqu’il définit le deuil comme ce processus par lequel la libido se détache de ses objets d’investissement perdus, afin de retrouver la liberté de pouvoir s’investir ailleurs. Le deuil ne porte jamais sur la libido elle-même, mais seulement sur ses engagements singuliers qui n’ont plus lieu d’être. Ce processus de renaissance s’achèvera donc lorsque l’identité qui, dans un premier temps, s’énonçait encore négativement (je ne suis plus ceci, cela…) cédera la place à une nouvelle identité, cette fois positive, et qui se caractérise par de nouveaux projets et de nouvelles relations.

Une précision, toutefois, s’impose. Il ne faudrait pas croire que le deuil consiste à réussir l’exploit de faire table rase du passé, à s’en libérer de telle sorte qu’il ne soit plus rien pour nous, si ce n’est un souvenir lointain qui ne nous concerne plus vraiment. Ou, pour le dire avec les concepts freudiens, grâce au deuil, la libido retrouverait sa virginité d’antan, en se retirant de son attachement à un objet perdu. Et avec l’innocence et l’énergie des premiers jours, elle repartirait de zéro vers de nouveaux investissements. Le deuil n’oublie pas et n’efface pas le passé. Faire son deuil, c’est bien plutôt parvenir à emporter son passé avec soi, à l’emporter dans des projets nouveaux. Plus rien ne sera comme avant : en effet, la façon d’envisager l’avenir n’aura plus jamais la même insouciance ni la même légèreté qu’autrefois. La libido se sera sans doute détachée de ce qu’elle fut, mais elle ne redeviendra pas la libido d’avant : elle portera à tout jamais en elle la blessure d’avoir dû désinvestir ce qu’elle aima être. Par le travail de deuil, elle retrouvera l’énergie de se lier à de nouveaux objets, mais elle s’y attachera en tant que libido qui a eu un passé… qui, pour elle, n’est toutefois plus qu’un passé. De nombreux mots évoquent cette métabolisation. Être veuf/veuve, c’est n’être plus un conjoint, un mari ou une épouse, et pourtant, ce statut n’efface pas non plus ce que l’on a été : le mot y renvoie comme à cela précisément qu’on n’est plus et qu’on emporte néanmoins avec soi en devenant veuf ou veuve. Il en va de même avec le statut de pensionné, d’orphelin, de divorcé, etc. Chaque fois il s’y dit ce que l’on est devenu, mais sans rien renier du passé de travailleur, de fils ou de fille, d’époux ou d’épouse5.

Résumons ce qu’il advient de notre identité perdue en deux formules : « lorsque ce que l’on a été continue d’exister en nous sous la forme de ce que l’on n’est plus, mais que l’on voudrait continuer à être (dans le cas d’un moment heureux) ou de ce que l’on a été, mais que l’on n’accepte toujours pas d’avoir vécu (dans le cas d’un traumatisme) », c’est que le deuil n’est manifestement pas terminé. En revanche, lorsque ce que l’on a été continue d’exister en nous, mais sans qu’on veuille continuer à l’être, et/ou sans plus refuser de l’avoir vécu, alors on peut raisonnablement penser que le processus de deuil est en bonne voie. Dans ce cas, la vie est tournée, d’une nouvelle manière, vers l’avenir. Dans l’autre cas, la vie s’est enlisée dans son passé.




Les stoïciens précurseurs

Les premiers à avoir compris que le deuil porte toujours sur soi – et plus précisément sur ce que l’on n’est pas – ce sont les stoïciens. Les plus connus, parmi eux, sont Sénèque (– 2/– 4 av. J.-C. - –65 apr. J.-C.), Épictète (50-125/130) et Marc Aurèle (121-180). Comment, à partir de leurs écrits, retrouve-t-on la conversion du regard que nous venons d’esquisser ?

Ils observent, comme tant d’autres avant eux, que les hommes veulent être heureux. Pourtant, aucun n’est épargné par le malheur qui le frappe tôt ou tard. Et de se plaindre, du même coup, que le monde est décidément cruel avec eux, qu’il est fondamentalement injuste. « Quelle que soit la chose indépendante de ta volonté que tu regardes comme un bien ou comme un mal, il est fatal, si ce mal t’arrive ou si ce bien t’échappe, que tu murmures contre les dieux, que tu haïsses les hommes, les accusant ou les soupçonnant d’être les auteurs de cet accident ou de cette fuite6. » Une question inattendue est à l’origine de la démarche stoïcienne : pourquoi jugeons-nous le monde « mal fait » ? Une première réponse semble s’imposer : on vient de le dire, il nous rend malheureux. Il nous arrache les proches que nous aimons, il nous prive des succès que nous méritons, il nous confronte à la maladie et à la mort, il nous dépossède de nos biens… Mais tout cela, nous le savons déjà. Il faut donc reposer la question un peu différemment : pourquoi vivons-nous ces épreuves comme autant de malheurs ? C’est ici qu’un retournement salutaire s’opère. Les stoïciens répondent que la raison pour laquelle ces épreuves sont vécues comme autant de malheurs tient au fait qu’elles s’opposent frontalement à ce que nous voulons que notre vie soit. Être malheureux, c’est ne pas accepter que se produise ce qui se produit pourtant. Et si on ne l’accepte pas, c’est parce qu’on se persuade que c’est autre chose que l’on devait vivre : une existence où nos proches ne meurent pas, où les honneurs récompensent le mérite, où la maladie ne frappe pas celui qui a une bonne hygiène de vie, etc.

D’un côté, donc, la vie réelle à laquelle nous sommes exposés. D’un autre côté, la vie que nous rêvons de vivre. Plus nous nous accrochons à nos rêves, plus nous les prenons pour la mesure de ce que doit être notre existence, et plus cette dernière risque de nous apparaître détestable et insupportable. Pouvons-nous agir sur le monde pour le changer ? Nous sommes capables d’améliorer bien des choses dans notre quotidien. Il convient donc d’intervenir pour améliorer ce qui est en notre pouvoir. Mais a-t-on prise sur tout ? Les deuils, eux, nous confrontent à l’irréversible. Nos pouvoirs, ici, restent impuissants. Mais dans ce cas, si l’on ne peut plus échapper à l’ordre du monde, ou plus exactement à son désordre, n’est-il pas exact que l’on peut encore agir sur nos représentations, celles-là mêmes qui rendent ce désordre inacceptable ? De toute évidence, on peut se libérer de ces représentations puisqu’elles sont nôtres, et qu’elles ne correspondent à rien de réel. Descartes a donné la formule de cette sagesse de vie : « changer mes désirs [plutôt] que l’ordre du monde7 ». C’est donc à un travail sur soi que nous reconduisent les stoïciens, un travail qui, il est vrai, porte d’abord sur nos représentations. Mais il est évident qu’une telle remise en question va bien au-delà : changer ses représentations, c’est changer son être, sa façon de se rapporter à soi, aux autres et au monde. Il ne s’agit pas, cependant, de s’inventer une vie nouvelle. Le bouleversement total dont il est ici question consiste seulement en un retour à la vie que nous n’avons jamais cessé de vivre, la vie telle qu’elle est. Il ne s’agit en quelque sorte que d’un « recentrement ». Ce faisant, en se libérant de nos seules illusions, on assume la part qui nous revient dans les deuils que l’existence nous impose.

Dans les écrits stoïciens qui nous sont parvenus, ce sont toujours les quatre mêmes exemples qui sont déclinés sous toutes les formes possibles.

Premier deuil : on vole mes biens. Je perds ma fortune (effondrement de la bourse) ou, car c’est du même ordre, tel objet auquel je tenais tant – il m’a été légué par mon père qui l’avait reçu lui-même de son père… – est définitivement cassé. Je suis malheureux, perdu. À la suite de tels drames, combien de personnes se suicident ou tout au moins y songent ? Ce sont des deuils qui nous atteignent parfois plus profondément qu’on l’aurait cru. Mais en ce qui me concerne, une fois l’effroi passé, je me demande pourquoi je suis, moi aussi, à ce point touché. N’est-ce pas parce que ce que j’aurais tant aimé, c’est de conserver mes biens, mon argent ? Ils m’appartenaient, je devais, moi aussi, pouvoir en disposer tout au long de ma vie avant de les léguer à mes descendants. Or, ce désir d’en disposer toute sa vie présuppose quelle croyance ? Que mes biens sont indestructibles, qu’ils échappent à l’usure du temps, ou qu’ils ne peuvent être déplacés dans l’espace contre ma volonté. « Qui donc contemple ses biens les regarde jamais comme périssables8 ? » s’interroge Sénèque. Pourtant, n’est-ce pas là les propriétés de tout objet – propriétés qu’il n’est pas en mon pouvoir de modifier ? Personne n’est dupe. On ne le sait que trop bien : « Tout ce qui peut être entravé, enlevé, violenté ne nous appartient pas en propre9. » C’est pourquoi tant que le sort m’épargne, je vis, comme la plupart des autres, dans la peur de tout perdre. Et c’est pourquoi aussi, lorsque le destin me prive de mes biens, je deviens inconsolable. Comment rester heureux ? En faisant le deuil de mes attentes illusoires. Une fois ce travail sur soi accompli, je peux jouir de mes biens en en disposant pour ce qu’ils sont : des biens qui ne sont pas durables. Je me rends alors compte de la chance que j’ai de les posséder. Cette prise de conscience me remplit d’une joie nouvelle. Et si je perds tout, cela restera un deuil, je n’en doute pas, mais dont je me relèverai car dans le fond, cette éventualité était inscrite dans l’exercice de la possession.

Quels que soient, Marcia, les biens extérieurs dont l’éclat nous environne […], ce sont là autant d’ornements étrangers et qui nous sont seulement prêtés. Aucun d’eux ne nous est donné, au sens véritable du terme. Le décor qui meuble la scène est fait d’accessoires empruntés, qu’il faudra rendre à leurs propriétaires : les uns seront repris le premier jour, d’autres le lendemain ; bien peu resteront là jusqu’au bout. Ainsi donc...





OPS/nav.xhtml



Sommaire


		Couverture


		Titre


		Copyright


		Préface - Pourquoi une philosophie du deuil ?


		Première partie - Approche générale du deuil
		Chapitre 1 - De quoi fait-on le deuil ?
		Mourir à ce que l'on n'est plus


		Définition du deuil


		Les stoïciens précurseurs






		Chapitre 2 - Comment se vit un deuil ?
		Du mépris des philosophes pour le processus de deuil


		Les manifestations d'un deuil en cours
		Le choc


		La fuite


		La violence


		L'effondrement intérieur


		Le marchandage


		L'acceptation






		Ce qui fait obstacle et ce qui aide
		Les obstacles au deuil


		Ce qui favorise la résolution du deuil










		Chapitre 3 - La dimension sociale du deuil
		De la nécessité de socialiser les deuils


		Qu'est-ce qu'un rite ?


		Qu'est-ce qu'un mythe ?


		Les mythes occidentaux


		La force du lien qui nous relie à nos mythes


		Le pouvoir des rites : créer de la réalité sociale


		Les limites des rites occidentaux










		Seconde partie - Approfondissement philosophique du deuil
		Chapitre 4 - Toute-puissance et finitude
		Rôle et désir de toute-puissance


		Deuil de la toute-puissance et finitude : l'instant de Minuit


		La finitude comme essence de l'homme
		Être à la hauteur de sa vie


		L'autonomie


		Pouvoir recommencer sa vie à zéro


		La tentation de l'innocence






		La finitude apprivoisée






		Chapitre 5 - Fusion et solitude
		Le désir de fusion


		Deuil du désir de fusion


		Le paradoxe de la nature relationnelle de l'homme


		La solitude apprivoisée






		Chapitre 6 - Attentes légitimes et incertitude
		De l'expérience de l'injustice


		L'incertitude, essence de l'homme


		L'incertitude apprivoisée










		Conclusion


		Table des matières




Pagination de l'édition papier


		1


		2


		9


		10


		11


		12


		13


		14


		15


		16


		17


		19


		21


		22


		23


		24


		25


		26


		27


		28


		29


		30


		31


		32


		33


		34


		35


		36


		37


		38


		39


		40


		41


		42


		43


		44


		45


		46


		47


		48


		49


		50


		51


		52


		53


		54


		55


		56


		57


		58


		59


		60


		61


		62


		63


		64


		65


		66


		67


		68


		69


		70


		71


		72


		73


		74


		75


		76


		77


		78


		79


		80


		81


		82


		83


		84


		85


		86


		87


		88


		89


		90


		91


		92


		93


		94


		95


		96


		97


		98


		99


		100


		101


		102


		103


		105


		106


		107


		108


		109


		110


		111


		112


		113


		114


		115


		116


		117


		118


		119


		120


		121


		122


		123


		124


		125


		126


		127


		128


		129


		130


		131


		132


		133


		134


		135


		136


		137


		138


		139


		140


		141


		142


		143


		144


		145


		146


		147


		148


		149


		150


		151


		152


		153


		154


		155


		157


		159


		160


		161


		162


		163


		164


		165


		166


		167


		168


		169


		170


		171


		172


		173


		174


		175


		176


		177


		178


		179


		180


		181


		182


		183


		184


		185


		186


		187


		188


		189


		190


		191


		192


		193


		194


		195


		196


		197


		198


		199


		201


		202


		203


		204


		205


		206


		207


		208


		209


		210


		211


		212


		213


		214


		215


		216


		217


		218


		219


		220


		221


		222


		223


		224


		225


		226


		227


		228


		229


		230


		231


		232


		233


		234


		235


		236


		237


		238


		239


		240


		241


		242


		243


		244


		245


		246


		247


		249


		250


		251


		252


		253


		254


		255


		256


		257


		258


		259


		260


		261


		262


		263


		264


		265


		266


		267


		268


		269


		270


		271


		272


		273


		274


		275


		276


		277


		278


		279


		280


		281


		282


		283


		284


		285


		286


		287


		288


		289


		291


		292


		293


		294


		295


		296


		297


		298


		299


		300


		301



Guide

		Couverture

		Finitude, solitude, incertitude

		Début du contenu

		Table des matières





OPS/cover/pagetitre.jpg
Jean-Michel Longneaux

Finitude,
solitude, incertitude

Philosophie du deuil





OPS/cover/cover.jpg
Jean-Michel Longneaux

Finitude,
solitude,

incertitude
Philosophie du deuil






