[image: cover]

PETITE BIBLIOTHÈQUE DE PSYCHANALYSE
Collection dirigée par Jacques André
Secrétaire de collection : Isée Bernateau

SOUS LA DIRECTION DE 
Jacques André 
et 
Françoise Coblence
Survivre
[image: ../Images/logo_PUF_2014.jpg]

LISTE DES AUTEURS
JACQUES ANDRÉ
FRANÇOISE COBLENCE
VINCENT ESTELLON
MANUELLA DE LUCA
NICOLE MINAZIO
VÉRONIQUE NAHOUM-GRAPPE
MARIE-CAROLINE SAGLIO-YATZIMIRSKY
 
ISBN 978-2-13-082242-4
ISSN 1295-1005
Dépôt légal — 1re édition : 2019, octobre
© Presses Universitaires de France / Humensis, 2019 
170 bis, boulevard du Montparnasse, 75014 Paris

Présentation
« Survivre à quelqu’un », tel est le sens le plus ancien du mot survivre. Celui-ci s’oppose moins à la mort qu’il n’en dit la proximité ; la mort d’un proche, d’un aimé, seule expérience de la mort qui nous soit accessible, s’il est vrai que la mort, sa propre mort, est un futur qui ne se « vivra » jamais au présent.
La survie psychique évoque un « appareil de l’âme » qui ne fonctionne plus qu’au ralenti, au minimum de ses capacités productives, atteint dans ses possibilités créatrices. Il arrive que l’histoire du sujet permette de rapporter cette menace de l’effondrement à un moment tragique, mais c’est loin d’être toujours le cas. La temporalité humaine diffracte le trauma, impose à la « réalité » la réalité psychique, celle de l’après-coup. L’appareil de liaison, celui qui permet de symboliser et transformer, est-il simplement en panne ou à reconstruire ? L’attraction du transfert a-t-elle la force de transformer « survivre » en « vivre » ? Parce qu’il faut bien que l’amour s’en mêle pour que le monde apparaisse sous un nouveau jour.
À l’heure du canot de survie en Méditerranée, quand l’autoconservation règne en seul maître, « survivre » perd tout sens métaphorique. Quand « toutes les valeurs de la culture s’inclinent devant la survie » (Kertész), parce que la terreur ne permet rien d’autre, d’où peut surgir l’espoir, celui de l’histoire et de sa transformation de la catastrophe en expérience ?
 
En amont de cet ouvrage, s’est tenue à Paris, en mars 2019, une journée scientifique organisée par le GRPC (Groupe de recherche en psychopathologie clinique). De l’oral à l’écrit, le temps et ses transformations ont fait leur œuvre.


La vie après…
FRANÇOISE COBLENCE
Le 20 janvier, Lenz partit à travers les montagnes. Cimes et hautes pentes sous la neige ; et, dévalant les combes, pierraille grise, étendues vertes, rocs et sapins. […] Lui avançait avec indifférence, peu lui importait le chemin, une fois vers le haut, une fois vers le bas. De lassitude, il n’en sentait aucune ; mais il trouvait parfois désagréable de ne pouvoir aller sur la tête1.

Lenz arrive chez le pasteur Oberlin où il trouve un calme relatif entre ses moments de folie, ses souffrances, son inquiétude et ses tourments. Mais quand le monde se déchire à nouveau complètement et qu’Oberlin ne peut plus le garder avec lui, c’est dans un état d’indifférence analogue que Lenz retraverse la montagne en sens inverse. Sa vie est désormais assimilable à une survie. Tout ressort est cassé, toute espérance tarie. Tout ce qui remplit d’ordinaire la vie et lui confère sa plasticité – l’amour, le travail, les sentiments – a disparu.
En 1835, lorsque Büchner commence la rédaction de sa nouvelle, il a une expérience véritable à transmettre et à partager, cette expérience fût-elle celle de l’étrangèreté du monde pour le poète et de l’absurdité de son voyage. C’est cette expérience qu’il raconte : le séjour de Lenz chez Oberlin, qui dure un peu plus de deux semaines, entre le trajet aller et le trajet retour. Après les dernières crises de folie et ce que le lecteur comprend avoir été la dernière tentative de suicide2, Büchner introduit une lacune, une cassure dans le texte, marquée par des points de suspension, et enchaîne : « Il était assis dans la voiture, froidement résigné, tandis qu’ils quittaient la vallée par l’ouest. » La nouvelle se clôt sur ces mots et, à nouveau, des points de suspension :
Il semblait fort raisonnable, s’entretenait avec les gens. Il fit tout comme le faisaient les autres ; mais un vide affreux était en lui, il ne ressentait plus nulle angoisse, nul désir, son existence lui était un fardeau nécessaire.
Ainsi se laissa-t-il vivre3…

La « vie » de Lenz après le bruit et la fureur, après l’écrasement, après la cassure, est désormais une survie. Une vie dont il n’y a plus rien à dire.
*
* *
Survivre c’est, étymologiquement, vivre par-dessus, au-delà, après : après quelqu’un, après quelque chose qui aurait pu – ou dû – vous engloutir : guerre, massacre, tsunami, catastrophe nucléaire ou écologique. Le préfixe « sur » (über) n’est ni celui de surhomme, ni celui de surmoi. Il ne désigne pas une surabondance, une supériorité, un surplomb, bien au contraire. La survie renvoie plutôt à la tentative d’autoconservation de celui qui n’est pas mort, mais qui n’appartient plus tout à fait au monde des vivants. Ou qui s’y raccroche encore, plus ou moins désespérément. Ni vraiment vivant, ni tout à fait mort. Une vie restreinte, amoindrie, limitée à la satisfaction minimale des besoins, telle la « ration de survie » ou la « couverture de survie ». Que recouvre alors le « pas tout à fait mort » ? Pas encore mort, plus que mort, ou privé de mort ? La réponse n’est pas univoque.
Le dualisme freudien met le couple pulsion de vie/pulsion de mort au centre des combats d’Éros et de la destructivité. L’autoconservation – selon Michel de M’Uzan, un instinct et non une pulsion – est au service de la survie, non de la vie. Elle serait au plus près de l’actuel, de la répétition automatique, d’un organisme « qui ne veut mourir qu’à sa manière4 ». Serait-elle davantage du côté de la mort que de la vie ? Encore faut-il pouvoir mourir. Car si l’existence de rites funéraires est ce qui, selon tous les anthropologues et les historiens, est corrélatif de l’apparition de l’humanité proprement dite, le refus de donner une sépulture est aussi une des caractéristiques, l’une des inhumanités, de la destruction méthodique des juifs d’Europe. Dès lors, comment caractériser le survivant ? À quoi a-t-il survécu tout en sachant qu’il n’aurait pas dû y survivre ? Qu’a-t-il vu qu’il n’aurait pas dû voir ? Doit-il témoigner ? Mais de quoi ? Il n’est plus celui qui a échappé à la mort ; il a échappé – par hasard, par « chance » – à une absence de mort, à la mort de la mort. On pourrait dire que la mort serait du côté de la vie, au sein de l’antagonisme ou du conflit, par opposition à une survie sans vie ni mort.
Mais quand on lutte pour la survie, avec la lutte, n’y a-t-il pas la vie ? Que reste-t-il de la vie psychique ? Peut-on « vivre » à Auschwitz ? Après la guerre, un témoin rencontré à la synagogue par Sarah Kofman a prétendu avoir connu son père, le rabbin Berek Kofman, à Auschwitz et lui a rapporté ce qu’auraient été les circonstances de sa mort : il aurait été abattu à coups de pioche et enterré vivant pour avoir voulu observer le rite du Shabbat et avoir refusé de « travailler » ce jour-là5. Certes un assassinat sans sépulture, mais pour avoir voulu que la vie, son éthique, ses valeurs, ses rituels, triomphent de la survie. Peut-être une lutte pour une véritable mort ?
La question est aussi : comment passer (ou repasser) de la survie à la vie ? Non plus seulement survivre au trauma mais revivre ? C’est la question posée par les analystes qui travaillent avec des survivants ou avec leurs descendants, qu’il s’agisse de survivants de la Shoah, de survivants d’attentats, de meurtres ou de survivants à la désaffectation psychique qui leur a fait préférer le vide à tout sentiment et qui se sont accrochés à une bribe de réalité matérielle comme à une planche de salut. À quoi s’accroche l’analyste ? On pourrait répondre à la force de la parole : non pas à la « magie des mots », mais à l’ancrage qu’ils peuvent permettre. C’est une parole qui n’est pas sans risque car, comme le souligne avec force Rachel Rosenblum, « on peut mourir de dire » :
Le fait de se taire expose souvent le survivant à une sorte d’existence desséchée, à une « mort-dans-la-vie ». Mais le fait de dire l’expérience intolérable peut entraîner des dangers non moins graves. Ce dire semble, dans certains cas, capable de déclencher des épisodes psychotiques, des atteintes somatiques graves, voire le suicide ou la mort. Dans le « tout-dire » de la cure, un autre danger guette le survivant : celui de la réaction thérapeutique négative6.

Face aux dangers de la levée des clivages, Rachel Rosenblum propose notamment, en suivant ici Ilse Grubrich-Simitis, de pouvoir suspendre provisoirement l’interprétation – et l’analyse proprement dite, le analuein – pour passer par l’épreuve de réalité (le voyage par exemple, le retour sur les lieux) qui reconnaît l’existence des événements eux-mêmes, suscite un mode de remémoration spécifique et réunit7. Et encore : tout dégel des affects comporte un risque destructeur.
*
* *
On a pu longtemps distinguer les vivants et les survivants, vivre et survivre. Mais après la Shoah et la fin des utopies ou du « Principe espérance », après la chute dans le Goulag de l’Aufhebung hégélienne, des contradictions comme moteur de l’histoire, la survie n’est-elle pas devenue la situation « générale et cosmique » de l’homme ? C’est en tout cas ce que pense Imre Kertész, au sein d’une société qui, après Auschwitz, avait prouvé qu’il ne pouvait être question de liberté, qui assurait la « continuation de [sa] vie de prisonnier » et empêchait aussi, du même coup, toute déception :
Le survivant n’est que l’incarnation extrêmement tragique de la condition humaine de l’époque, celui qui a vécu et subi la culmination de cette condition, c’est-à-dire Auschwitz […]. Il est désormais clair que la survie n’est pas le problème personnel des rescapés. L’ombre profonde de l’Holocauste recouvre toute la civilisation dans laquelle il a eu lieu et qui doit continuer à vivre avec le poids de cet événement et de ses conséquences8.

Mais l’Holocauste, poursuit-il, n’est pas un événement historique. Kertész le présente comme culture, ou comme valeur : « L’Holocauste est une valeur, parce qu’à travers des souffrances incommensurables, il nous a menés à une connaissance incommensurable ; et ainsi il recèle un contenu moral incommensurable9 ». Il n’y a ni délivrance, ni faux espoir de liberté, ni catharsis, mais des valeurs, à condition de toujours garder à l’esprit la présence de l’Holocauste dans la civilisation européenne. Si la survie devient la situation ordinaire et générale de l’espèce humaine, et, à condition qu’elle soit conçue comme générale et non comme celle du seul rescapé, le « travail de culture » pourrait-il s’y réintroduire ? On est alors ramené à une hésitation analogue à celle de Freud à la fin de Malaise dans la civilisation, pris comme lui entre désillusion et espoir : car « qui peut présumer du succès et de l’issue ? »
Le travail de la cure peut-il être un travail de culture ? C’était l’espoir de Nathalie Zaltzman, nommant « pulsion anarchiste » ce qui « travaille à ouvrir une issue de vie là où une situation critique se referme sur un sujet et le voue à la mort ». À la mort ou à la survie, qui paraît souvent au-delà de la mort.



Malaise dans la nature

JACQUES ANDRÉ


Dans l’esquisse d’un article sur Freud, Imre Kertész écrit : « À Auschwitz, il était parfaitement indifférent de savoir quelle expérience d’érotisme anal nous avons vécu entre un et trois ans10. » Dans l’anus mundi, pas de place pour l’érotisme, anal ou autre. Entre survie et mort, pas d’espace pour le sexuel, le seul régime possible est celui de l’autoconservation. Le sexuel, l’infantile, serait-il un luxe psychique, une prime d’humanité, que feraient disparaître les situations d’extrême pénurie ou d’état de détresse ? Redevenir aussi simplement que possible animal, ou mourir…

L’humain est-il capable de se dépouiller ainsi complètement de lui-même ? Une anecdote rapportée par Primo Levi permet d’en douter. Dans le baraquement du camp, écrit-il, on pouvait tuer pour la possession ou le vol d’une cuiller. C’est que la cuiller change le moment de la soupe, elle évite de faire disparaître le visage dans le bol. Elle sauve la face. Le visage n’est pas une partie du corps parmi d’autres, « fenêtre de l’âme » il est le représentant du tout. Pour l’adulte qui joue avec l’enfant à se faire disparaître, « coucou/me voilà », il suffit de se masquer le visage, aucune autre partie du corps ne lui est substituable. Le visage est la zone érogène par excellence du narcissisme, cet amour de soi aux fondements de la construction du moi. Plonger dans le bol ou boire à la cuiller ne fait aucune différence du point de vue de l’autoconservation, de l’apaisement de la faim. La cuiller est humaine, trop humaine, comme le meurtre auquel pousse sa possession. Était-il encore possible à Auschwitz, pas seulement de survivre, mais aussi de risquer sa vie ?

En accordant force de vérité à ces deux témoignages, on peut tenter de préciser ce qu’il reste de la vie psychique quand il ne s’agit plus que de survivre. Ce qui du sexuel est congédié concerne la vie pulsionnelle, la vie libidinale. Ce n’est pas l’heure de la polymorphie et de sa plasticité, pas l’heure pour la libido de se déplacer, de changer de but ou d’objet, voire même de chercher l’objet, pas l’heure de distraire la moindre parcelle d’investissement de la seule finalité qui vaille : ne pas mourir. Ce n’est pas l’heure d’Éros, mais c’est encore celle de Narcisse. Le moi absorbe la totalité de l’énergie, il l’immobilise, d’abord au service de l’autoconservation, mais pas seulement : la distance qui sépare le bol de la cuiller mesure le dernier reste d’humanité, un reste dangereux puisqu’il contredit à l’exigence simplement vitale.

L’ouvrage de Freud, Malaise dans la culture, publié fin 1929, se conclut par cette interrogation :

La question décisive pour le destin de l’espèce humaine me semble être de savoir si et dans quelle mesure son développement culturel réussira à se rendre maître de la perturbation apportée à la vie en commun par l’humaine pulsion d’agression et d’auto-anéantissement. À cet égard, l’époque présente mérite peut-être un intérêt particulier. Les hommes sont maintenant parvenus si loin dans la domination des forces de la nature qu’avec l’aide de ces dernières il leur est facile de s’exterminer les uns les autres jusqu’au dernier. Ils le savent, de là une bonne part de leur inquiétude présente, de leur malheur, de leur fonds d’angoisse.


Comme il était sans doute difficile à Freud de conclure sur un mot aussi pessimiste, mais dont il ne mesurait pas à quel point il était prophétique des années à venir, il ajouta une phrase d’espoir : « Et maintenant il faut s’attendre à ce que l’autre des deux “puissances célestes”, l’Éros éternel, fasse un effort pour s’affirmer dans le combat contre son adversaire tout aussi immortel. » Éros le rassembleur contre la pulsion d’auto-anéantissement, l’amour contre la discorde, cette idée d’un antagonisme au principe de l’humanité était déjà, comme le souligne Freud, celle d’Empédocle. Un an passe, l’ouvrage vite épuisé est réédité en 1931, et Freud ajoute un dernier mot : « Qui peut présumer du succès et de l’issue ? » Retour à l’inquiétude et au pessimisme qui la nourrit. Entre ces deux dates, fin 1929-début 1931, les nazis sont entrés en masse au Reichstag, ils y mettront le feu trois ans plus tard, réduisant en cendres ce qui reste encore de démocratie allemande.

« La domination des forces de la nature » : ces quelques mots de Freud sonnent aujourd’hui étrangement, tant la domination s’est inversée et que c’est aujourd’hui le malaise dans la nature qui menace la culture d’effondrement. Notre présent n’est évidemment pas la simple répétition de celui des années 1930-1940. « L’espace vital » n’est plus celui des Germains et des Aryens, il s’est mondialisé, à la mesure de la planète. Il importe de mesurer l’absolue originalité de la situation dans laquelle se trouvent les sociétés humaines aujourd’hui. On pourrait évoquer pendant des heures l’alternance au fil de l’histoire des dominations respectives d’Éros et de la destructivité. Aux destructions et autres exterminations de la Seconde Guerre mondiale a succédé la construction d’une Union européenne, inséparable de la culpabilité liée au crime commis contre l’humanité, fondée sur la démocratie et l’espoir de paix ; un homme conçu comme citoyen de droit, la reconnaissance de l’individu et de la sphère privée et un développement culturel qui a permis à l’art, à la science (et incidemment à la psychanalyse) de pleinement se développer.

Pas plus qu’il n’était possible de prévoir le degré de barbarie dans lequel allait plonger le pays de Kant et Goethe, il n’était envisageable que l’Europe puisse si rapidement renouer avec Éros le rassembleur. L’antagonisme de l’amour et de la discorde accompagne l’humanité depuis toujours, l’impossibilité d’en prédire avec certitude les formes à venir aussi. La nouveauté introduite par le « malaise dans la nature » est aussi de porter atteinte à la très humaine imprévisibilité. Personne, bien sûr, ne peut dire à quoi ressemblera exactement le monde en 2100. Mais ce reste d’inconnu s’inscrit maintenant sur fond de prédictions qui, elles, présentent toutes les garanties de la science. Elles concernent le réchauffement climatique et ses inéluctables conséquences, ce sera au moins 2 degrés, plus probablement 4 ou 5. Qu’est-ce qui sépare ces deux estimations ? Le sursaut ou non des sociétés humaines dans les 10 ans à venir pour réduire les émissions de gaz à effet de serre. Le péril peut être contenu, il ne peut être réparé, tant l’inertie des changements naturels relève d’une temporalité qui n’a rien d’humaine. Le gaz carbonique s’est installé dans l’atmosphère pour très longtemps.

Jusqu’à très récemment, l’affrontement entre Éros et la destructivité s’est entièrement joué entre les hommes, à l’intérieur de la culture. L’adversaire a changé, il est devenu non-humain, et nettement plus prévisible. Tout amoureux de la nature que nous soyons, nous ne cessons par chacun de nos gestes de contribuer à sa dégradation. Un exemple : la chaîne énergétique qui nous permet d’un clic d’envoyer un e-mail aboutit à envoyer dans l’espace 12 grammes de CO2 ! Et beaucoup plus si le message contient une pièce jointe. Chacun d’entre nous apporte sa contribution quotidienne à l’empreinte carbone, que l’on prenne une douche ou que l’on achète le moindre vêtement.

Tout cela nous le savons, mais plus encore nous l’ignorons. La survie c’est pour demain, davantage pour nos enfants que pour nous-mêmes. L’homme, celui que nous sommes aujourd’hui, est un ours blanc à la dérive sur un morceau détaché de banquise. Comment comprendre une telle inaptitude à l’autoconservation, voire une mise en doute de la pertinence d’une telle notion quand il s’agit d’humanité ?

De quand date l’humanité de l’homme ? Impossible de confondre celle-ci avec l’âge de l’espèce. 7 millions d’années nous séparent du plus ancien crâne découvert. Nous avons le même âge que le chimpanzé et le bonobo, ces primates avec lesquels nous partageons 98,7 % de la séquence ADN. Lucy, qui doit sa célébrité aux 40 % de son squelette reconstitué, a 3,2 millions d’années. Ses bras sont aussi longs que ceux d’un chimpanzé, preuve qu’elle était arboricole ; elle communiquait sans nul doute avec ses congénères, mais ne parlait pas. Toute bipède qu’elle soit, il lui manque la station droite. Pour cela, il faudra attendre homo erectus et ses 2 millions d’années. La station droite, et la modification corrélative de la position des cervicales, entraînent un développement de la cérébralisation sans équivalent dans le monde animal. À quel âge homo acquiert-il le langage articulé ? Quelque part entre 2 millions d’années et 500 000 ans.

La ligne de démarcation entre l’homme et l’animal, notamment avec les autres primates, s’est sensiblement déplacée au gré des développements de l’éthologie, ce qui ne veut pas dire qu’elle a disparu. Au fond de l’Amazonie, tel cri signale la proximité du jaguar, premier prédateur du singe. Un autre, plus violent, indique qu’il s’approche dangereusement. La valeur de signe de ce cri est indiscutable. Mais il s’agit d’un signe compact, sans équivoque, pour lequel il est impossible de distinguer signifiant et signifié, et qui n’entre dans aucune autre combinaison. Pas de jeu possible, ce cri ne fait jamais semblant, Pierre et le loup est une histoire seulement humaine. Toutes les différences convenues entre l’homme et l’animal, sur le mode : « l’homme est le seul animal qui sait qu’il va mourir », reposent sur un préalable, la spécificité du langage humain, sa double articulation, la multiplicité de ses fonctions, bien au-delà de la seule communication. Exemplaire entre toutes parce que la plus éloignée du registre de l’utilité et du besoin, la fonction poétique, définie par Roman Jakobson, souligne la capacité du message à se centrer sur lui-même et à devenir sa propre visée. Les patients qui « parlent pour ne rien dire », tâche extrêmement ardue et toujours mise en échec, ne font rien d’autre. De même pour le psychanalyste, quand son interprétation traite les mots comme des choses, dans l’espoir de dire le vrai.

Le langage condamne l’homme au monde-comme-représentation. Quand l’animal rencontre la chose il la mange, quand l’homme rencontre la chose il la nomme. Dans ces mêmes temps reculés, entre 2 millions d’années et 500 000 ans, l’homme rompt avec l’animal dans deux domaines essentiels : le rapport à la mort et à la sexualité. Pendant des millions d’années, l’homme s’est comporté comme les autres primates, n’accordant au congénère mort aucune attention spécifique. Grâce aux ossements, la mort humaine est datée avec une certaine exactitude. 350 000 ans, c’est l’âge du premier...






OEBPS/Images/cover.jpg
PETITE BIBLIOTHEQUE






OEBPS/Images/logo_PUF_2014.jpg
puf






