
[image: Couverture : Emmanuel Debono, Le racisme dans le prétoire (Antisémitisme, racisme et xénophobie devant la loi), Presses Universitaires de France / Humensis]


 [image: Page de titre : Emmanuel Debono, Le racisme dans le prétoire (Antisémitisme, racisme et xénophobie devant la loi), Presses Universitaires de France / Humensis]



  ISBN 978-2-13-081005-6

  Dépôt légal – 1re édition : 2019, septembre

  © Presses Universitaires de France / Humensis

    170 bis, boulevard du Montparnasse, 75014 Paris

  Avec le soutien de la Fondation pour la Mémoire de la Shoah

  [image: image]

  Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo.


À Sylvia Debono (1940-2015)
« Ce qui atteint l’un peut se répercuter sur l’autre par l’expression d’une pensée qui, réitérée, risque de caractériser faussement, injustement l’un et l’autre. La projection écrite, verbale ou picturale des propos qui ont trait à la considération humaine, peut amener certaine cristallisation dans les esprits ; la calomnie succède à l’on-dit, puis la réputation est fondée sur la calomnie, grâce à la cavalcade des mots sans âme. Parfois, la légende rend plus grands ceux dont elle s’empare. Mais il arrive qu’elle ensorcelle et qu’elle anéantisse. Il y a des histoires de Belle au bois dormant. Mais il en est de loup-garou. »
Marcel Bloch,
Le Droit de Vivre, 3 juin 1939.

Liste des abréviations
	AEMNAF
	Association des étudiants musulmans nord-africains en France

	AAN
	Annales de l’Assemblée nationale. Documents parlementaires

	BCRA
	Bureau central de renseignements et d’action

	CAR
	Comité d’action de la Résistance

	CCQL
	Ciné-club du quartier Latin

	CDJC
	Centre de documentation juive contemporaine

	CFLN
	Comité français de Libération nationale

	CGQJ
	Commissariat général aux questions juives

	CGT
	Confédération générale du Travail

	CRIF
	Conseil représentatif des institutions juives de France

	DDV
	Le Droit de vivre

	DGSN
	Direction générale de la sûreté nationale

	DL
	Droit et Liberté

	FEANF
	Fédération des étudiants d’Afrique noire en France

	FLN
	Front de Libération nationale

	FNDIRP
	Fédération nationale des déportés et internés résistants et patriotes

	JORF
	Journal officiel de la République française

	LDH
	Ligue des Droits de l’Homme

	LICA
	Ligue internationale contre l’antisémitisme

	MNCR
	Mouvement nationale contre le racisme

	MRAP
	Mouvement contre le racisme, l’antisémitisme et pour la paix

	MRP
	Mouvement républicain populaire

	MSUF
	Mouvement social d’unité française

	OAS
	Organisation de l’armée secrète

	PCF
	Parti communiste français

	PGCA
	Procureur général de la cour d’appel

	PPF
	Parti populaire français

	PR
	Procureur de la République

	PSU
	Parti socialiste unifié

	RG
	Renseignements généraux

	RPF
	Rassemblement du peuple français

	RTF
	Radio télévision-française

	SFIO
	Section française de l’Internationale ouvrière

	SNI
	Syndicat national des instituteurs

	TGI
	Tribunal de grande instance

	UDCA
	Union de défense des commerçants et artisans

	UDR
	Union des démocrates pour la République

	UDSR
	Union démocratique et socialiste de la Résistance

	UEVACJ
	Union des engagés volontaires et anciens combattants juifs

	UEJF
	Union des étudiants juifs de France

	UNEF
	Union nationale des étudiants de France

	UNR
	Union pour la nouvelle République






Avertissement
La Constitution française du 4 octobre 1958 institue une seule communauté de citoyens « sans distinction d’origine, de race ou de religion ». J’ai choisi d’écrire le nom « juif » sans majuscule, l’usage de cette dernière incitant à appréhender, d’emblée et systématiquement, sous la forme d’une communauté constituée ou d’un peuple homogène, des citoyens « d’origine », « d’ascendance » ou encore « de confession » juive. J’ai opéré de même lorsqu’il était question de faire référence aux « noirs » et aux « blancs ». Cette précaution ne revient pas à nier l’existence d’expériences ou d’identités particulières : il s’agit simplement d’éviter que ne s’imprime au fil des pages, dans l’esprit du lecteur, une représentation qui ne correspondrait pas à la réalité globale et qui, précisément, serait de nature à nourrir des mécanismes mentaux parents de ceux décrits dans cet ouvrage. J’ai en revanche respecté la graphie lorsqu’il s’agissait de citations et utilisé la majuscule pour désigner une population en référence à une région géographique (Bretons, Auvergnats, Nord-Africains…).
Par ailleurs, pour un sujet comme celui traité dans cet ouvrage, se pose, avec une certaine acuité, la question du choix des termes et des concepts relatifs au champ du racisme. Ils sont souvent insatisfaisants malgré leurs usages répandus. Par l’approche historique qui est la nôtre et dans un but de continuité lisible au regard des citations d’auteurs, nous avons choisi d’employer ce vocabulaire (« racisme », « antisémitisme », « xénophobie »…), en dépit de ses imperfections et des débats qu’il suscite1. Le terme de « race » est placé entre guillemets sous notre plume ; nous avons en revanche conservé la forme originale lorsqu’il s’agissait d’une citation. La même règle a été adoptée pour l’adjectif « racial », tout aussi problématique en ce qu’il présuppose, dans certaines utilisations, l’existence des « races », quand bien même il s’agirait de combattre le racisme. Nous avons ainsi opté pour l’expression « injures et diffamation à caractère “racial” », correspondant à une synthèse conforme à l’esprit de la loi, même si les expressions « injures raciales » et « diffamation raciale » n’y figurent pas sous ces formes précises. Nous avons, enfin, préféré l’adjectif « racial » à « raciste2 », en raison de notre démarche historique : elle doit composer avec l’esprit d’une législation qui concevait alors que des personnes puissent être attaquées pour le fait d’« appart[enir], par leur origine, à une race ».



1. Pour des mises au point conceptuelles, nous renvoyons à Pierre-André Taguieff (dir.), Dictionnaire historique et critique du racisme, Paris, Puf, 2013.
2. L’usage de l’adjectif « raciste » a toute sa pertinence dans le cadre d’une analyse juridique comme celle menée par Gwénaële Calvès dans son ouvrage Envoyer les racistes en prison ? Le procès des insulteurs de Christiane Taubira, Paris, LGDJ, 2015.
Introduction
En 1886 paraît le pamphlet antisémite d’Édouard Drumont La France juive1, qui connaît un immense succès et joue un rôle important dans la poussée du phénomène en cette fin de XIXe siècle. La possibilité qui est laissée au « pape de l’antisémitisme2 » d’insulter copieusement les juifs doit beaucoup à l’adoption de la loi du 29 juillet 1881 sur la liberté de la presse. Jusque-là sujette à des restrictions3, la liberté d’expression reçoit dès lors des garanties juridiques importantes : par une mise en plus grande conformité avec l’article 11 de la Déclaration des Droits de l’Homme et du Citoyen4, le contrôle et la censure se trouvent relégués au rang d’atteintes aux libertés fondamentales du citoyen. Il devient dès lors plus loisible de combattre les idées de l’adversaire, de bousculer l’ordre établi, de dénoncer l’action de certains groupes sociaux, sans craindre les foudres de la censure ni la répression par les tribunaux.
L’élargissement des droits du citoyen ne va pas sans lancer de nouveaux défis à la démocratie. Pourtant favorables aux dispositions libérales de la loi, certains se prennent rapidement à regretter la disparition du délit de trouble à la paix publique par l’excitation du mépris ou de la haine entre les citoyens, en vigueur avant l’adoption de la loi du 29 juillet 18815. Les libertés acquises ne vont pas sans excès. À l’époque de Drumont, ces Français juifs, qu’on nomme « israélites », en font d’autant plus les frais que la suppression, par la même législation, des délits d’« attaque contre la liberté des cultes », d’« outrage à la morale publique et religieuse » ou encore d’« outrage aux religions reconnues par l’État », paraît offrir un blanc-seing à leurs contempteurs. Dans le contexte de la fièvre drumontienne, en 1887, le journal La Nouvelle-France ne fait pas dans la retenue : « Il faudra, pour détruire la féodalité des seigneurs d’Israël […] un massacre général de tous les descendants d’Abraham. Ce qu’il faut souhaiter pour nos enfants […] c’est qu’on ne laisse vivant aucun rejeton d’Israël6. » Un rédacteur de L’Univers israélite, « journal des principes conservateurs du judaïsme », s’en émeut, estimant que des limites sont nécessaires « quoiqu’en disent les utopistes », car cette liberté d’exciter est devenue « une provocation permanente à la guerre civile7 ». L’auteur a beau émettre l’hypothèse d’une provocation sans réelle intention, il ne redoute pas moins les effets possibles de ce type de prose : « Il est des excitations plus dangereuses, plus perfides, et qui, dans certains milieux, à un moment donné, pourraient bien, si l’on n’avise, mettre le feu aux poudres8. »
Trop sensibles, ces israélites qui conféreraient une gravité excessive aux mots ? Incapables de saisir la critique sociale que d’aucuns prétendent dissimuler derrière les propos assassins9 ? Ces réactions ne sont pas uniques. Quelques années plus tard, Paul Déroulède met en accusation Drumont et ses séides, ces « mauvais Français, qu’il nous faut exécrer de toute la force de notre patriotisme10. » Le fondateur de la Ligue des patriotes ajoute : « C’est l’intérêt de la patrie, supérieure à toute autre considération, qui nous commande d’en finir avec ces ennemis publics11. » Une solution existe mais elle est contraire à l’esprit de la loi du 29 juillet 1881 : « Il suffit d’un arrêté du préfet de police pour venir à bout des chiens enragés12. » Adressant un message aux autorités, un article de L’Univers israélite abonde dans le sens de Déroulède : « Modifiez la funeste loi de juillet 1881, qui a lâché la bride à leurs mauvaises passions, et vous verrez ces immondes reptiles rentrer aussitôt sous terre. Il vous faudra bien en venir là, car tout autre moyen est illusoire13. »
La rédaction de L’Univers israélite et le chantre du patriotisme ont donc en commun de ressentir l’urgence d’agir contre les entrepreneurs de la haine antijuive. Même si les deux parties se retrouvent sur la fin à atteindre, leurs considérations se fondent cependant sur deux principes distincts : l’un est d’essence moral puisqu’il s’agit de faire taire les insulteurs et de protéger ceux qui vocifèrent à leur encontre ; le second est d’ordre politique et obéit à l’impérieuse nécessité de préserver les intérêts supérieurs de la nation, en neutralisant les diviseurs, pourfendeurs du bien commun.
Garantir la paix civile
À la veille du déclenchement de l’affaire Dreyfus, on ne saurait ignorer l’existence de cette critique de fond à l’égard de la loi du 29 juillet 1881. Si elle donne l’option à un individu qui s’estime insulté ou diffamé de demander réparation devant un tribunal, il faut constater l’absence de disposition permettant la poursuite de propos qui viseraient un groupe de personnes rapportées à une « race » ou à une religion.
Des voix de plus en plus nombreuses vont par la suite insister sur le fait qu’il manque à la législation française des moyens pour empêcher la formation d’un climat d’hostilité, sinon d’une guerre civile motivée par des motifs « raciaux » ou religieux. L’évolution juridique survient le 21 avril 1939, au moment où le gouvernement français signe un décret-loi14 sous l’égide du garde des Sceaux, Paul Marchandeau. Le rapport au président de la République, qui introduit le texte, est catégorique : « aucune raison tirée de la race ou de la religion ne peut rompre l’égalité des citoyens ; aucune réserve née d’une circonstance héréditaire ne saurait atteindre, à l’égard de l’un d’entre eux, le sentiment de fraternité qui unit tous les membres de la famille française15. » Le gouvernement français se montre alors inquiet des progrès de la propagande « étrangère » sur le territoire national, et tout particulièrement de la propagande nazie. L’antisémitisme, dont les manifestations s’expriment alors avec des nuances variées dans la société française, ne doit pas tout au nazisme, mais il est un fait que sont activement à l’œuvre, en métropole et en Algérie, des militants répercutant ses mots d’ordre idéologiques : stimulés par l’arrivée d’immigrés et de réfugiés juifs d’Europe centrale et orientale mais surtout, à partir de 1933, d’outre-Rhin, enragés par l’avènement, au printemps 1936, d’un gouvernement de Front populaire dirigé par un Français d’ascendance juive, ils constituent un ferment d’agitation politique dans une France déstabilisée par la crise économique et les tensions internationales16.
Le décret-loi Marchandeau vient fixer, malgré les réserves et les critiques, quelques bornes à la liberté d’expression : l’injure et la diffamation17, à raison de l’appartenance « raciale » et religieuse, pourront être sanctionnées lorsqu’elles auront eu pour but d’exciter, par l’écrit ou l’oral, à la haine entre Français et étrangers résidant sur le territoire national. Le camp antifasciste jubile : les activistes racistes vont être réduits au silence ! Le ministère public va mener une impitoyable répression ! La République sera enfin purgée de ses empoisonneurs et de ses factieux… La réalité n’est pourtant pas si lumineuse car cette loi de circonstance n’a pas été rédigée dans l’esprit d’apporter une protection particulière aux différents « membres de la famille française », mais bien à des fins de cohésion générale : « ce n’est pas proprement leur intérêt qui est en jeu sous ce rapport, c’est bien plutôt celui de la collectivité nationale18. » Il s’ensuit que les victimes des attaques, d’une part, et le ministère public, de l’autre, ne règlent pas leurs préoccupations sur les mêmes critères ni sur la même jauge. Ce décalage a son importance.
Le déclenchement de la Seconde Guerre mondiale vient interrompre les débuts d’une répression enclenchée contre les propagandistes. Dans le train de mesures adoptées par le gouvernement de Vichy à l’été 1940 figure l’abrogation du décret-loi, honni par ceux qui, pendant quelques années, vont à la fois tenir les rênes officielles de la propagande et leur revanche. La Libération et le retour à la légalité républicaine, en 1944, signe le rétablissement des dispositions de la loi du 29 juillet 1881 dans sa version modifiée par le décret-loi. L’illusion que le racisme n’a pas sa place dans la France libérée est toutefois vite dissipée. Commence alors dans l’après-guerre une période mêlant action et réflexion juridiques, principalement animée par la société civile. Les militants antiracistes et les anciens résistants et déportés fondent beaucoup d’espoirs sur la loi pour combattre les formes renouvelées de l’antisémitisme, ainsi que les effets du racisme colonial qui se font sentir sur le territoire métropolitain. Les déceptions ne vont ni tarder, ni manquer.

Des limites aux limites
Deux cas choisis dans les années 1960 peuvent illustrer certaines difficultés auxquelles se heurte l’action judiciaire. Dans l’édition du 30 septembre 1960 du magazine « people » Noir et Blanc, tirant à plusieurs dizaines de milliers d’exemplaires, on peut prendre connaissance, dans un article sur les vols de bijoux, de la considération suivante : « Comme les Israélites occupent des postes importants au sein de l’industrie mondiale qu’est la joaillerie ou la taille de diamants, c’est essentiellement parmi leurs coreligionnaires que se recrutent les voleurs à la substitution19. » L’auteur poursuit : « Mieux que d’autres, ceux-ci sont rompus à la psychologie, à la langue… et aux roueries de leurs victimes20. » La plainte déposée par une association de lutte contre le racisme, le Mouvement contre le racisme, l’antisémitisme et pour la paix (MRAP), se solde par un non-lieu. Si nous ne sommes pas en possession des détails de la procédure, les motifs de la décision sont pourtant aisés à déterminer au regard des dispositions de la loi. L’association plaignante, d’abord, n’aura pas été en mesure de faire reconnaître qu’elle a directement été lésée par les propos incriminés. Ensuite, évoquer la place importante jouée par les juifs dans les métiers de la joaillerie ne constitue pas une diffamation antisémite en soi, pas plus que le fait d’en déduire, que les escrocs, dans ce domaine, se recrutent « essentiellement » chez eux. Le lecteur pourrait certes, à la lecture de l’article, se voir conforter dans la vision d’un juif dominant tout ou partie de l’économie mondiale ; le juge, lui, n’aura pas manqué de disculper l’auteur d’une double intention : celle d’accuser tous les juifs et celle d’exciter à la haine contre eux.
Le 17 mai 1965, à la suite d’un différend survenu entre Mme J. et Mme H., toutes deux employées dans la même entreprise, à Paris, le mari de Mme H. déclare à Mme J., au téléphone : « Sale juive, c’est dommage que vous ne soyez pas morte dans le camp de concentration21. » Dans un second temps, dans les locaux de l’entreprise et cette fois en présence de témoins, Mme H. interpelle Mme J. en ces termes : « C’est dommage qu’Hitler n’ait pas exterminé votre sale race. » Ce n’est pas seulement l’absence de témoins qui conduit à la relaxe de M. H. et à la seule condamnation de son épouse, lors de l’audience du 9 février 1966, devant la XVIIe chambre correctionnelle du tribunal de grande instance de Paris. C’est le fait que le texte de loi ne permette pas de qualifier d’injure antisémite le propos de l’individu. L’expression « sale juive » cible personnellement Mme J. : elle ne vise donc pas un groupe de personnes dans son intégralité mais, doit-on comprendre, seulement un élément du groupe, défini comme « mauvais ». Ce n’est pas le cas de la seconde apostrophe de Mme H. : parler cette fois d’une « sale race » revient bien à désigner tout le groupe, sans exception. Ainsi le tribunal épargne-t-il M. H. quand l’opinion générale ne manquerait pas de qualifier d’injurieuses ses paroles.
Avec ces deux exemples, nous voici donc plongés au cœur des problématiques soulevées par la judiciarisation de l’antiracisme et ses apparents paradoxes. Le jugement de 1966 est pourtant sans arrière-pensées, les juges ayant souligné « la gravité des propos, regrettant la survie de la communauté israélite française », reconnaissant que Mme J. a été « profondément blessée dans ses sentiments d’ancienne déportée politique et proche parente de victimes de la déportation22 ». Ainsi, un verdict qui ne donne pas satisfaction aux plaignants ne signifie pas que les magistrats se soient montrés incapables d’évaluer la teneur d’un langage et encore moins que la société française se révèle indifférente au racisme ou à l’antisémitisme.
En réalité, le recours à la loi pour sanctionner les auteurs d’actes ou de propos délictueux ajoute une épaisse couche de complexité aux moyens d’action utilisés jusque-là par le militantisme antiraciste. Il faut se fondre dans un cadre juridique, technique, et démontrer, au cas par cas, que ce qui relevait auparavant de l’opinion librement communiquable est à présent susceptible de constituer un délit. « Susceptible » seulement, tant la loi, dans sa rédaction, rend incertaine la qualification des faits, sans préjuger des suites données en appel ou en cassation. Ainsi, toute procédure est à la fois longue, coûteuse et aléatoire, ce qui tend d’ores et déjà à invalider l’idée selon laquelle la loi, en la matière, serait à même de constituer le remède miracle pour purger la société de sa mauvaise engeance.
Nonobstant ses faiblesses et sa finalité première, la « loi Marchandeau » reste aujourd’hui présentée comme la première « loi antiraciste » de la législation française. Après une série de procès, à l’été 1939, fut-elle toutefois véritablement appliquée entre la Libération et le 1er juillet 1972, date à laquelle fut promulguée une nouvelle loi contre le racisme ? L’historiographie est peu bavarde à ce sujet. Elle est également très lacunaire en ce qui concerne l’antisémitisme, le racisme et la xénophobie au cours de cette période23. N’aurait-on pas été tenté de justifier la faible actualité judiciaire sur ce plan par le prétendu discrédit dont auraient été frappées l’extrême droite et les idéologies de haine après la Seconde Guerre mondiale ? La loi d’avril 1939, abrogée par le régime de Vichy, aurait perdu sa raison d’être avec Auschwitz, horizon moral indépassable, propre à décourager toutes nouvelles velléités racistes.
On sait bien, pourtant, qu’il ne fallut que trois ans après la découverte des centres d’extermination nazis pour voir jetées les bases du négationnisme, avec la publication par Maurice Bardèche de Nuremberg, ou la Terre promise. On n’ignore pas non plus que des journaux nationalistes, à commencer par Aspects de la France et Rivarol, furent à nouveau rapidement vendus sur la place publique, sans que leurs motivations idéologiques aient véritablement évolué. On sait que Pierre Poujade et ses collaborateurs ne s’interdirent ni l’antisémitisme, ni la xénophobie, que le Mouvement Jeune Nation se dressa, y compris avec les poings, contre la société « multiraciale », et que le journal Minute, fondé en 1962, mena durablement campagne contre la venue des Nord-Africains en France. Amnistiés, des collaborationnistes retrouvèrent l’usage de la parole et de la plume. La décolonisation fit grossir le flux des immigrés, alors qu’au Proche-Orient, la création et l’affirmation régionale du jeune État d’Israël offrait l’occasion inespérée d’un renouvellement du stock d’attaques antijuives. Il exista donc une loi ainsi que de multiples occasions de s’en saisir.

Le versant judiciaire de l’antiracisme
Cet ouvrage retrace l’histoire de la loi Marchandeau, du processus qui conduisit avant la guerre à son adoption jusqu’au vote de l’année 1972, lorsque les conditions furent rassemblées pour qu’un nouveau texte destiné à pallier les insuffisances du premier soit voté. La progression est ici chronologique mais les chapitres, construits autour d’une ou de plusieurs affaires, s’entrecroisent, en raison de la durée des procédures mais aussi de la réapparition de certains acteurs. Nous avons pu identifier la quasi-totalité des affaires grâce à la documentation des organisations antiracistes, qui jouent un rôle de premier ordre dans le signalement des faits aux autorités publiques. Nous en avons retracé les étapes. Certaines plaintes n’entraînèrent aucune ouverture d’enquête, alors que tout semblait pourtant justifier l’action du ministère public, habilité en premier lieu à engager des poursuites. Si les sources manquent pour déterminer les raisons précises de ces classements – que nous avons intégrés autant que possible dans notre récit –, ceux-ci s’expliquent souvent par les restrictions mêmes de la loi. L’absence de dépôt de plainte, dans certains cas, et le recours à des textes législatifs autres que la loi du 21 avril 1939 sont également venus nourrir notre réflexion sur les moyens alternatifs de réprimer le racisme et l’antisémitisme. Ce cas de figure est principalement celui des discriminations, problématique absente du texte de 1939 mais présente dans bien des esprits dans l’après-guerre.
L’ensemble de ces manifestations permet de dresser un tableau des manifestations d’antisémitisme et de racisme dans la société française d’après 1945. Inévitablement, ce sont leurs traductions les plus idéologiques, les plus théorisées, qui mettent en éveil les militants antiracistes et les autorités judiciaires. Elles empruntent parfois des formes détournées, larvées, leurs auteurs ayant intégré les dispositions légales, mais elles restent dans bien des cas explicites, donnant à nombre de contemporains le sentiment d’un mépris ou d’une haine anachroniques. Il faut imaginer, au-delà de cette analyse par le haut, une multitude d’autres faits, qui se déroulèrent de manière moins visible, en public ou dans l’espace privé. Le constat en vertu duquel nous n’accéderions qu’à la partie émergée de l’iceberg diffère en cela assez peu des commentaires accompagnant la publication des statistiques actuelles24. Il importe néanmoins de l’étayer par des éléments contextuels caractérisant l’après-1945 : le poids de la guerre et le rôle joué par les associations d’anciens combattants, résistants et déportés, la présence de ces derniers dans les allées du pouvoir, aussi bien sous la IVe que sous la Ve République, la guerre froide, le processus de décolonisation, mais aussi cette période de croissance économique et de modernisation sans précédent que constituent les Trente glorieuses, avec ses changements socioculturels. Durant ces années, le statut de la haine raciste et antisémite évolue. Le degré de tolérance à son égard diminue globalement, même si les préjugés demeurent. L’indignation et les oppositions que ces derniers suscitent viennent plus rapidement, sont plus unanimes ; elles retentissent davantage dans l’espace public, et, bien souvent, jusqu’au cœur des institutions républicaines. Beaucoup ont désormais en tête un modèle – théorique – qui établit un lien plus ou moins direct entre la formulation des préjugés et l’accomplissement du crime. Le schéma, bien que réducteur, imprime durablement sa marque sur les discours et les mobilisations antiracistes.
La somme des affaires étudiées ne saurait constituer un récit continu et complet de ces phénomènes. Cette histoire traite d’abord des affaires qui passèrent devant les tribunaux : ce sont celles qui furent retenues par le ministère public après, bien souvent, des plaintes déposées par des associations. Les « déséquilibres » que l’on pourrait constater dans la structure de l’ouvrage, liés à la part accordée aux différents phénomènes, renvoient donc en priorité au rythme propre de cette histoire : elle indique très clairement que la lutte contre l’antisémitisme a longtemps occupé le devant de la scène dans l’histoire du militantisme antiraciste, dans l’avant comme dans l’après-guerre. Que nous apprend, de ce point de vue, la nature des affaires, jugées ou non, sur la société française et sur le mouvement antiraciste ? Quels usages le ministère public fait-il de la possibilité d’engager des poursuites qui lui est conférée par la loi ? La sanction de l’injure et de la diffamation à raison de l’appartenance « raciale » ou religieuse devient-elle l’une de ses préoccupations ?
Rapidement, les organisations antiracistes sont confrontées aux limites de la loi mais aussi au fait que le rythme judicaire n’est pas celui du militantisme, qui obéit toujours à un sentiment d’urgence. L’étirement dans le temps des procédures et l’application aléatoire des peines font partie des paramètres qu’elles doivent aussi prendre en compte. Se pose dès lors, sous deux angles, la question de l’efficacité de la loi. Le premier de ces angles concerne le traitement d’une affaire et son écho dans l’opinion. Nous verrons à ce titre que bien des procédures sont en demi-teintes, conduisant à nuancer la notion de victoire judiciaire. Le second angle interroge la capacité concrète de la loi à juguler, sinon à faire reculer dans la société les attitudes et les comportements racistes. Quel bilan tirer des actions en justice au cours de cette période ? En dépit des restrictions inhérentes au texte et en vertu de la multiplicité des cas de figure et des commentaires juridiques à leur sujet, ces trois décennies sous l’empire de cette loi sont cruciales pour façonner le texte adopté à l’été 1972, toujours en vigueur aujourd’hui. Que faut-il attendre du recours aux tribunaux dans ce domaine ? Une loi de cette nature peut-elle apporter les régulations attendues dans le champ social ?
Les procès offrent des éclairages multiples. Ils permettent l’analyse des ressorts profonds de certains discours, leurs justifications devant la loi par leurs auteurs ; ils donnent à lire des stratégies de part et d’autre, mais aussi des conceptions divergentes de la société. Il n’y avait avant la Seconde Guerre mondiale qu’une seule association ayant consigné la lutte contre le racisme dans ses statuts. À la Ligue internationale contre l’antisémitisme (LICA) fondée en 1927 s’ajoute, à partir de 1949, le MRAP. L’étude des affaires nous plonge dans l’histoire de ces associations, si mal connue, leurs objectifs, leurs acteurs, leurs stratégies et leurs rivalités. Car c’est un fait, les deux principales organisations qui structurèrent le champ de l’antiracisme dans les décennies de l’après-guerre entretinrent des relations tumultueuses. L’occasion est ainsi donnée de rappeler la place du politique dans la lutte antiraciste mais aussi de souligner à quel point ses courants peuvent défendre des conceptions idéologiques et des vues géopolitiques discordantes.
Cet ouvrage est une contribution à l’histoire de l’antiracisme en France, sous l’empire de la loi Marchandeau. Il interroge la voie du recours à la loi, entre 1939 et 1972, pour réprimer l’antisémitisme et le racisme. La résonance de certaines configurations et d’arguments exposés dans les prétoires avec notre actualité n’échappera pas au lecteur. Ces ressemblances ne sont pas fortuites. Hier comme aujourd’hui, la loi a ses zélateurs et ses détracteurs, qui ont en commun de lui prêter un pouvoir déterminant et parfois magique, que nous nous proposons de vérifier à l’aune du passé.




1. Édouard Drumont, La France juive, Paris, Flammarion, 1886.
2. Voir à son sujet la biographie de Grégoire Kauffmann, Édouard Drumont, Paris, Perrin, 2008.
3. Il s’agit de la loi du 11 août 1848 pénalisant les écrits cherchant « à troubler la paix publique en excitant le mépris ou la haine des citoyens les uns contre les autres ».
4. L’article 11 stipule que « La libre communication des pensées et des opinions est un des droits les plus précieux de l’homme : tout citoyen peut donc parler, écrire, imprimer librement, sauf à répondre de l’abus de cette liberté dans les cas déterminés par la loi. »
5. Pour une analyse de la « proto-législation » contre le racisme, avant 1939, et de la législation antiraciste, on se référera à l’étude du philosophe et politologue Ulysse Korolitski, Punir le racisme ? Liberté d’expression, démocratie et discours racistes, Paris, CNRS Éditions, 2015, p. 37-88.
6. La Nouvelle-France, 12 mai 1887. Cité in L’Univers israélite, 15 juillet 1887. Je remercie Simon Epstein de m’avoir communiqué cette référence ainsi que celle de L’Univers israélite du 16 juillet 1892.
7. L’Univers israélite, 15 juillet 1887.
8. Id.
9. Le rédacteur de L’Univers israélite évoque le cas de quelques individus qui, lors d’une réunion, en 1886, « avaient prêché le pillage et la ruine d’un banquier très connu, aussi connu pour ses bienfaits que pour son opulence ». Après avoir fait l’objet de poursuites, ils parvinrent à se disculper en mettant en avant l’argument selon lequel « R. n’est pas pour nous un individu, c’est un symbole, c’est le représentant d’une classe ; or la loi nous permet d’attaquer les classes… ». Voir L’Univers israélite, 15 juillet 1887.
10. Article de Déroulède dans Public, cité in L’Univers israélite, 16 juillet 1892.
11. Id.
12. Id.
13. Ibid., 16 juillet 1892.
14. Le décret-loi est un acte signé par le président de la République, avec le contreseing du président du Conseil en vertu d’une délégation du pouvoir législatif à l’exécutif, accordée (ou non) par le vote d’une loi par le Parlement. Dans les années 1930, cette délégation devient un moyen utilisé pour sortir des crises économiques ou internationales. Au sujet de la dévolution du pouvoir législatif, voir Nouveaux suppléments au Traité de droit politique, électoral et parlementaire d’Eugène Pierre, t. 1 « Fin de la IIIe République (1924-1945), Paris, Assemblée nationale, 1984, p. 47-51.
15. Journal officiel de la République française (désormais « JORF »), Lois et décrets, décret du 21 avril 1939 modifiant les articles 32, 33 et 60 de la loi du 29 juillet 1881 sur la liberté de la presse, 25 avril 1939, p. 5295.
16. Voir notamment Ralph Schor, L’Antisémitisme en France dans l’entre-deux-guerres, Bruxelles, Éditions Complexe, 2005 (1re édition 1992) ; Archives juives, « Années trente. L’emprise sociale de l’antisémitisme en France », no 43/1, 2010 ; Emmanuel Debono, Aux origines de l’antiracisme. La Lica, 1927-1940, Paris, CNRS Éditions, 2012.
17. L’article 29 de la loi sur la liberté de la presse du 29 juillet 1881 définit l’injure comme suit : « Toute expression outrageante, terme de mépris ou invective, qui ne renferme l’imputation d’aucun fait est une injure. » Le même article définit la diffamation : « Toute allégation ou imputation d’un fait qui porte atteinte à l’honneur ou à la considération de la personne et du corps auquel le fait est imputé est une diffamation. »
18. JORF, Lois et décrets, décret du 21 avril 1939 modifiant les articles 32, 33 et 60 de la loi du 29 juillet 1881 sur la liberté de la presse, 25 avril 1939, p. 5295.
19. Noir et Blanc, 30 septembre 1960. Fondé en 1945, ce journal « spécialiste de la vie des stars » aurait rapident atteint un tirage de 200 000 exemplaires. Voir Christian Delporte, « Les recettes de la presse people », in L’Histoire, no 305, janvier 2006.
20. Id.
21. Jugement du 9 février 1966 de la XVIIe chambre correctionnelle du TGI de Paris, Archives du MRAP (désormais « MRAP »).
22. Id.
23. À la suite de la publication, en février 2019, des statistiques des agressions antisémites pour l’année 2018 et dans un moment de forte émotion liée au phénomène, le magazine L’Histoire a fait paraître un numéro hors-série qui en retrace les différents âges. Assez symptomatiquement, le dossier est muet sur la période 1945-2000. L’Histoire, « L’antisémitisme en France », hors-série, no 83, 2019.
24. Voir par exemple les nombreux commentaires alarmistes qui ont accompagné, en février 2019, la publication des statistiques des actes antisémites pour l’année 2018, faisant état d’une hausse de 74 % par rapport à l’année précédente.
CHAPITRE 1

Des décrets-lois de temps de guerre

La « loi Marchandeau »


« Ce décret, dans l’intention de ses auteurs, fut probablement un acte lié à cette circonstance qu’ils espèrent passagère, d’un antisémitisme, instrument du pangermanisme. Autrement dit, si l’antisémitisme n’avait pas été l’instrument du pangermanisme, il n’aurait pas été interdit. »

Georges Zérapha,
La Conscience des Juifs, mai 1939.





Lors de la séance du 5 avril 1938 à la Chambre des députés, le président du Conseil Léon Blum et des députés de la droite s’écharpent au sujet de la politique financière de la France. Au moment où Blum quitte la salle, les cris de « La France aux Français ! » et de « À bas les Juifs ! » retentissent depuis certains bancs de l’hémicycle. Piqué au vif, le ministre de l’Intérieur, Marx Dormoy, rétorque à qui veut bien l’entendre qu’« un Juif vaut bien un Breton ». Il s’ensuit un violent tumulte qui va se prolonger les semaines suivantes par un déferlement d’injures antijuives par voie de presse. Au lendemain même de l’altercation, le quotidien L’Action française entend apporter une précision d’importance : « Il y a au moins cette différence qu’en France un Breton est chez lui. Le Juif n’est qu’une sangsue de la Mer Morte1. »

La liberté d’expression n’est pas un vain mot sous la IIIe République. Il est ainsi possible de défendre, au cœur même de l’enceinte législative, la thèse d’une inégale dignité des hommes. Qui songerait à engager des poursuites ? Sur quels fondements ? Dire que les juifs n’appartiennent pas au corps national peut alors être étayé par des arguments historiques, anthropologiques, ethnologiques ou philosophiques. Il existe une bibliographie savante, des œuvres littéraires ou musicales à ce sujet. Avec ou sans argument, mépris ou fantaisie, l’exprimer, simplement, est un droit. Quant à l’habillage de la pensée, le recours au bestiaire pour caractériser un peuple ou son attitude, ne revient-il pas après tout à marcher dans les pas de La Fontaine ?

C’est pourtant ce droit à dénigrer et à conspuer qui est remis en cause au cours des années 1930. Le processus qui conduit à l’adoption de la loi Marchandeau, le 21 avril 1939, témoigne par sa lenteur de la complexité de la problématique.


L’antisémitisme, une opinion

Avant le décret-loi, les préjugés racistes ou antisémites, même sous une forme violente, constituent des opinions légales. La loi du 29 juillet 1881 sur la liberté de la presse permet le recours à la justice en cas de diffamation ou d’injure mais elle ne porte pas sur des propos qui attaqueraient, de façon globale et impersonnelle, une collectivité définie religieusement ou « racialement ». Ainsi, la continuité qui peut exister entre la stigmatisation collective et ses effets potentiels sur l’individu n’est pas envisagée par la loi. Une personne ne saurait invoquer son attachement au judaïsme pour faire condamner l’auteur de préjugés qui ne l’auraient pas visé nommément : il lui faudrait prouver qu’il a été personnellement lésé par suite de ces propos, ce qui est difficile à établir. Si cette continuité se vérifie parfois – dans le cas, par exemple, d’un appel au boycott commercial –, la faire reconnaître par la loi peut alors présenter un caractère abusif et un risque pour la liberté d’expression. Il ne serait plus possible en effet d’énoncer des idées générales, tenues pour des vérités, sur les peuples et les « races », ce qui, à une époque où domine encore très largement la pensée « raciale », porterait effectivement atteinte aux libertés : celle de classer les individus en fonction de la valeur qu’on leur confère, de leur attribuer des qualités particulières ou certains défauts, en fonction de leurs origines, celle de défendre, aussi, à partir d’une représentation partielle ou totale de l’humanité, une conception de la société et du monde. On songe particulièrement ici à la pensée coloniale.

Face aux attaques antijuives les plus radicales, le ministère public n’est pas sans recours comme le montre l’affaire Eschbach, en 1936. Habitant de Schiltigheim (Bas-Rhin), où il est né en 1907, Marcel Eschbach dirige et diffuse dans les villes voisines un hebdomadaire antisémite, de conviction hitlérienne, intitulé Le Combat. Le 3 juillet 1936, le journaliste est cité à comparaître devant le tribunal de première instance de Mulhouse pour la distribution d’un tract en langue allemande dans cette ville, à quelques jours du premier tour des élections législatives, les 14 et 15 avril 1936. Le ministère public poursuit l’auteur pour « complicité de provocation au meurtre » et communique la traduction du tract à l’audience : « Électeurs ! Le marxisme est notre ennemi. Notre plus grand ennemi pourtant est le juif. Pour cela aucune voix aux juifs quel que soit leur nom, car ils sont notre perdition : ils sucent notre sang oui, la plupart parmi eux ne vivent que de vols. Assommez-les, ces puants2 ! » Absent à l’audience, Eschbach est condamné à un an de prison par application de la loi du 29 juillet 1881 qui punit la provocation aux crimes de meurtre, celle du 10 janvier 1936, sur les groupes de combat et milices privées, et par l’application du Code pénal, qui le rend complice du contenu des tracts, dont il n’est pas précisé, dans cette affaire, s’il en est ou non l’auteur3.

La Ligue internationale contre l’antisémitisme (LICA)4 se réjouit de cette condamnation. Elle rappelle en cette occasion que ses militants ont déjà eu à faire à Eschbach et à ses hommes de main sur le marché d’Altkirch (Haut-Rhin), et que les échauffourées seront appelées à se répéter tant que ne sera pas adoptée, en France, une législation contre le racisme. Car, dans les faits, le recours à la justice pour faire sanctionner ce type d’épanchement haineux, couronné d’un appel à la violence, constitue bien l’exception. Pendant les années 1930, les autorités républicaines laissent proliférer les feuilles antisémites comme Le Combat, ainsi que les activistes qui les propagent sur le territoire national. Il est alors possible à un militant politique comme Louis Darquier5 (dit « de Pellepoix »), conseiller municipal du XVIIe arrondissement parisien (quartier des Ternes), de prendre la présidence en avril 1937 d’un très officiel Comité national antijuif, rebaptisé ensuite Comité antijuif de France puis Rassemblement antijuif de France. Il est loisible au même personnage de faire paraître un journal intitulé L’Antijuif qui devient, en février 1938, La France enchaînée, « organe de défense contre l’invasion juive ». La police estime à 40 000 exemplaires le tirage de l’organe de presse en juillet 1939, la grande majorité étant vraisemblablement distribuée gratuitement. Aucune condamnation ne vient, avant l’été 1939, entraver l’action de Darquier : le conseiller peut, avec tout autant...




OPS/nav.xhtml



Sommaire


		Couverture


		Titre


		Copyright


		Liste des abréviations


		Avertissement


		Introduction
		Garantir la paix civile


		Des limites aux limites


		Le versant judiciaire de l'antiracisme






		Chapitre 1 - Des décrets-lois de temps de guerre - La « loi Marchandeau »
		L'antisémitisme, une opinion


		La revendication d'une loi


		Lobbying


		Les termes du débat


		Les décrets-lois du 21 avril 1939


		La fin du désarmement






		Chapitre 2 - Le temps de la répression - Premiers procès (1939-1940)
		Réprimer les propagandes étrangères


		Du bon usage de la loi


		Darquier enchaîné


		Les ultras devant les juges


		La loi en temps de guerre
		L'honneur sali des combattants juifs


		L'affaire Bruno Rizzi






		Le racisme, un phénomène venu d'ailleurs






		Chapitre 3 - L'éclipse - De l'Occupation à la Libération
		L'abrogation : une étape clé vers la persécution


		Le symbole d'une France sous domination juive


		Le rétablissement de la légalité républicaine


		Le racisme hors-la-loi ?






		Chapitre 4 - Poursuite des hostilités - L'Époque. Maurice Bardèche. Contre-Révolution
		L'antisémitisme dans la France libérée
		Les limites d'une délégitimation


		Persistances et formes renouvelées






		La campagne de L'Époque
		Les « sauterelles bessarabiennes »


		Devant la justice






		L'affaire Bardèche et les débuts du négationnisme
		Contre la justice des Alliés


		« Un nazi en peau de lapin »


		Un meneur






		L'affaire Roos et l'« antisémitisme à la française »


		Actualité de la haine






		Chapitre 5 - L'antisémitisme à l'écran - Le retour du Juif Süss. Les Nouveaux Maîtres
		Le Juif Süss au quartier Latin
		Le scandale et l'émotion


		Le symptôme d'une époque


		Une manœuvre juive


		Pédagogie et censure






		Les Nouveaux Maîtres
		De la pièce de théâtre au film


		Faire pression


		Le MRAP devant la justice


		Un antisémitisme qui ne fait pas recette






		Sous l'étendard de l'antifascisme






		Chapitre 6 - En finir avec l'antisémitisme d'État ? - De Charles Maurras à Pierre Boutang
		Le procès du maurrassisme
		L'art de la confusion


		Le soutien à la politique antijuive de Vichy


		Juger Maurras ou ses idées ?






		Aspects de la France, le maintien d'une tradition
		Maurras antinazi


		Le procès d'Aspects de la France


		La représentation nationale face à Maurras


		Persiste et signe






		Pierre Mendès France, le pragmatisme face à la haine
		Boutang et l'héritage maurrassien


		Mendès France, une cible ancienne de l'extrême droite


		La campagne d'Aspects de la France


		L'affaire devant les tribunaux






		Le reflux des attaques antijuives






		Chapitre 7 - Brasillach à l'affiche - La Reine de Césarée
		La reine de la discorde


		Statuer sur l'antisémitisme


		Entre martyrologe et damnation


		Une œuvre orpheline ?


		Réhabiliter, absoudre ou oublier


		Mémoire à vif






		Chapitre 8 - Antisémitisme municipal - L'affaire Auberger
		Les rivaux
		Le lotissement de Chantemerle


		Le choix de l'antisémitisme






		Procès en cascade
		Outrages et mépris sans intention


		Élections annulées


		Des arguments qui ne portent pas






		Socialisme et antisémitisme
		La SFIO face à l'affaire


		Le congrès national de juillet 1960






		Esprit de parti






		Chapitre 9 - Le procès du racisme anti-noirs - Le mouvement Jeune Nation
		Les ultras
		Corriger les Africains


		Radicalité et violence






		Défendre les traditions libérales
		« Une atteinte à l'esprit français »


		Un jugement sans équivoque


		La « République franco-nègre »


		Éteindre la parole raciste






		La République face à ses ennemis


		À l'ombre du système






		Chapitre 10 - La chasse aux « néo-Français » - Le procès de Pierre Poujade
		Des Français de trop fraîche date


		Les attaques de Fraternité française
		Le contexte électoral


		À l'assaut du « ghetto »


		Une défense en attaque






		Le procès de Limoges


		Clarifier le « problème juif »


		Le procès en appel


		Avertir n'est pas haïr…






		Chapitre 11 - La question oubliée des discriminations « raciales » - L'émergence d'une problématique
		Le terrain vague des discriminations
		D'une acception restreinte…


		… aux déclarations d'intention






		L'aiguillon ultra-marin
		La circulaire Coste-Floret (1947)


		La tribune parlementaire






		La situation en métropole
		Des formes de ségrégation


		Des obstacles répétés






		Légiférer en matière de discrimination
		Les revendications des élus


		L'initiative gouvernementale






		Agir en justice
		L'affaire du Paris-Londres (1963)


		Le procès des discriminations (1966)


		« Un racisme feutré »










		Chapitre 12 - Dans le sillage de la guerre d'Algérie - Minute et le racisme anti-immigrés
		Feu sur l'immigration algérienne
		L'immigration post-indépendance


		« L'invasion algérienne »


		La piscine de Saint-Claude


		« Inadaptation » et « décalages culturels »






		Les effets du conditionnement
		Construction et alimentation du préjugé


		Emballement médiatique


		La guerre d'Algérie continue






		Le procès contre Minute
		Dans l'intérêt des immigrés


		Une action irrecevable






		L'entretien d'une confusion






		Chapitre 13 - Le choc de la guerre des Six Jours - La presse nationaliste. Le Charivari. Nouveau Régime
		Sœurs ennemies de l'antiracisme


		Réactions à l'extrême droite
		Anticommunisme


		La fin de l'antisémitisme ?


		Persistance de la haine






		L'affaire du Charivari
		Une question juive latente


		L'argument d'une étude scientifique


		Du Coston dans le texte


		Une condamnation remarquable






		Nouveau Régime
		Si de Gaulle l'a dit…


		« Avec qui sont-ils ? »










		Chapitre 14 - Un procès pour racisme anti-blancs - L'affaire Nidoïsh Naisseline
		L'entrée fracassante des Foulards rouges en politique
		Restaurer la personnalité mélanésienne


		Forcer la situation






		L'affaire des tracts
		L'imbroglio des versions


		Émotion, malaise et colère






		Le procès des Foulards rouges
		L'instruction


		L'audience du 28 août 1970


		Le jugement en appel


		Le pourvoi en cassation






		Un racisme en réponse au racisme






		Chapitre 15 - Une loi contre le « fléau du XXe siècle » - La loi du 1er juillet 1972
		Des propositions et un contexte
		L'absence d'ordre du jour


		Le tournant de 1971






		Le vote de la loi
		À l'Assemblée nationale, le 7 juin 1972


		Au Sénat, le 22 juin 1972






		Un complot contre la liberté ?


		L'antiraciste, voilà l'ennemi






		Chapitre 16 - Les premiers pas de la loi Pleven - La poupée de Dijon. Le bulletin URSS
		L'affaire de la « poupée de haine »


		Le bulletin URSS


		L'antisionisme en héritage


		Un précédent dans la propagande antisioniste


		La condamnation d'une mystification


		L'abaissement d'un seuil de tolérance






		Conclusion
		De la difficulté de sanctionner


		De « nouveaux » racismes


		Un processus constructif


		Les périmètres variables de l'antiracisme militant


		Une guerre à finir






		Décret modifiant la loi de 1881 sur la liberté de la presse


		Sources et bibliographie


		Index des noms de personnes


		Remerciements


		Table des matières




Pagination de l'édition papier


		1


		2


		11


		12


		13


		14


		15


		16


		17


		18


		19


		20


		21


		22


		23


		24


		25


		26


		27


		28


		29


		31


		32


		33


		34


		35


		36


		37


		38


		39


		40


		41


		42


		43


		44


		45


		46


		47


		48


		49


		50


		51


		52


		53


		54


		55


		56


		57


		58


		59


		60


		61


		62


		63


		64


		65


		66


		67


		68


		69


		70


		71


		72


		73


		74


		75


		76


		77


		78


		79


		80


		81


		82


		83


		84


		85


		86


		87


		88


		89


		90


		91


		92


		93


		94


		95


		96


		97


		98


		99


		100


		101


		102


		103


		104


		105


		107


		108


		109


		110


		111


		112


		113


		114


		115


		116


		117


		118


		119


		120


		121


		122


		123


		124


		125


		126


		127


		128


		129


		130


		131


		132


		133


		134


		135


		136


		137


		138


		139


		140


		141


		142


		143


		144


		145


		146


		147


		148


		149


		150


		151


		152


		153


		154


		155


		156


		157


		158


		159


		160


		161


		162


		163


		164


		165


		166


		167


		168


		169


		170


		171


		172


		173


		174


		175


		176


		177


		178


		179


		180


		181


		182


		183


		184


		185


		186


		187


		188


		189


		190


		191


		192


		193


		194


		195


		196


		197


		198


		199


		200


		201


		202


		203


		204


		205


		206


		207


		208


		209


		210


		211


		213


		214


		215


		216


		217


		218


		219


		220


		221


		222


		223


		224


		225


		226


		227


		228


		229


		230


		231


		232


		233


		234


		235


		236


		237


		238


		239


		240


		241


		242


		243


		244


		245


		246


		247


		248


		249


		250


		251


		252


		253


		254


		255


		256


		257


		258


		259


		260


		261


		262


		263


		264


		265


		266


		267


		268


		269


		270


		271


		272


		273


		274


		275


		276


		277


		278


		279


		280


		281


		282


		283


		284


		285


		286


		287


		288


		289


		290


		291


		292


		293


		294


		295


		296


		297


		298


		299


		300


		301


		302


		303


		304


		305


		306


		307


		308


		309


		310


		311


		312


		313


		314


		315


		316


		317


		318


		319


		320


		321


		322


		323


		324


		325


		326


		327


		328


		329


		330


		331


		333


		334


		335


		336


		337


		338


		339


		340


		341


		342


		343


		344


		345


		346


		347


		348


		349


		350


		351


		352


		353


		354


		355


		356


		357


		358


		359


		360


		361


		362


		363


		364


		365


		366


		367


		368


		369


		370


		371


		372


		373


		374


		375


		376


		377


		378


		379


		380


		381


		382


		383


		384


		385


		386


		387


		388


		389


		390


		391


		392


		393


		394


		395


		396


		397


		398


		399


		400


		401


		402


		403


		404


		405


		406


		407


		408


		409


		410


		411


		412


		413


		414


		415


		416


		417


		418


		419


		420


		421


		422


		423


		424


		425


		426


		427


		428


		429


		430


		431


		432


		433


		434


		435


		436


		437


		438


		439


		441


		442


		443


		444


		445


		446


		447


		448


		449


		450


		451


		452


		453


		454


		455


		456


		457


		458


		459


		460


		461


		462


		463


		464


		465


		466


		467


		468


		469


		470


		471


		472


		473


		474


		475


		476


		477


		478


		479


		480


		481


		482


		483


		484


		485


		486


		487


		488


		489


		490


		491


		492


		493


		494


		495


		496


		497


		498


		499


		500


		501


		502


		503


		504


		505


		506


		507


		508


		509


		510


		511


		512


		513


		514


		515


		516


		517


		518


		519


		520


		521


		522


		523


		524


		525


		526


		527


		528


		529


		530


		531


		532


		533


		534


		535


		537


		538


		539


		540


		541


		542


		543


		544


		545


		546


		547


		548


		549


		550


		551


		552


		553


		554


		555


		556


		557


		558


		559


		560


		561


		562


		563


		564


		565


		566


		567


		568


		569


		570


		571


		572


		573


		575


		576


		577


		578


		579


		580


		581


		582


		583


		584


		585


		586


		587


		588


		589


		590


		591


		592


		593


		594


		595


		596


		597


		598


		599


		600


		601


		602


		603


		604


		605


		606


		607


		608


		609


		610


		611


		612


		613


		614


		615


		616


		617


		618


		619


		620


		621


		622


		623


		624


		625


		626


		627


		628


		629


		630


		631


		632


		633


		634


		635


		636


		637


		638


		639


		640


		641


		642


		643


		644


		645


		646


		647


		648


		649


		650


		651


		653


		654


		655


		656


		657


		658


		659


		660


		661


		662


		663


		664


		665


		666


		667


		668


		669


		671


		673


		675


		677


		679


		681


		683


		685


		687


		688



Guide

		Couverture

		Le racisme dans le prétoire

		Début du contenu

		Index des noms de personnes

		TABLE DES MATIÈRES





OPS/images/logo_FMS.jpg
Fondation
pour la
Mémoire
de la
Shoah





OPS/cover/pagetitre.jpg
Emmanuel Debono

Le racisme dans le prétoire

Antisémitisme, racisme
et xénophobie devant la loi





OPS/cover/cover.jpg
Emmanuel Debono

~ RACISME
~ PRETOIRE

Antisemitisme,
racisme
et xenophobie
devant la loi





