
        
            
                
                    
                        [image: Couverture]
                    

                

            

        

    
    
      
        
          Frontières terrestres, frontières célestes dans l'Antiquité

        

        Aline Rousselle (dir.)

      

      
        
          
            
              
                	Éditeur : Presses universitaires de Perpignan

                	Année d'édition : 1995

                	Date de mise en ligne : 18 décembre 2018

                	Collection : Études

                	ISBN électronique : 9782354123420

              

            

            
              
                
                  [image: OpenEdition Books]
                
              

              
                http://books.openedition.org
              

            

          

          
            
              Édition imprimée

              
                	ISBN : 9782908912234

                	Nombre de pages : 457

              

            

             

          

        

      

      
        Référence électronique

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                ROUSSELLE, Aline (dir.). Frontières terrestres, frontières célestes dans l'Antiquité. Nouvelle édition [en ligne]. Perpignan : Presses universitaires de Perpignan, 1995 (généré le 19 décembre 2018). Disponible sur Internet : <http://books.openedition.org/pupvd/5600>. ISBN : 9782354123420.    

      

      
        Ce document a été généré automatiquement le 19 décembre 2018. Il est issu d'une numérisation par reconnaissance optique de caractères.

        
          © Presses universitaires de Perpignan, 1995

          Conditions d’utilisation : 
http://www.openedition.org/6540

        

      

    

  
    
      
        
	En combinant des études de vestiges archéologiques avec des études de textes politiques, scientifiques et religieux, ce livre tente de faire communiquer les représentations et les réalités des frontières antiques. Plus que le danger, c'est la différence de « nature » en-deçà et au-delà, qui s'affirme dans les énoncés antiques, donnant toute leur importance aux portes et aux procédures des passages. Les âmes qui traversent les sphères célestes rencontrent des douaniers qui pourraient bien nous donner idée des postes-frontière de l'Empire romain et de leurs cerbères. Qui peut penser un espace sans cloisonnements ? Le christianisme en transformant l'espace a formé de nouveaux systèmes de garde sur de nouvelles frontières.

      

      
        
          Aline Rousselle

          
	Université de Perpignan

        

      

    

  
    
      Sommaire

      
        	
          
            Présentation
          

          Aline Rousselle

          
            	
              Frontières matérielles et terminologie
            

            	
              Frontière et conflits
            

            	
              Représentations
            

            	
              De part et d’autre : différence de nature
            

            	
              Entre deux : des portes
            

            	
              Limites religieuses
            

            	
              Hors frontière, pas de vie
            

          

        

        	
          
            Terminologie et appréhension du réel
          

          
            	
              
                
                  Sur ἐσχατιά (eschatia). Histoire du mot
                
              

              Michel Casevitz

            

            	
              
                
                  1993 : ouverture des frontières romaines ?
                
              

              Jean-Michel Carrié

              
                	
                  1. LES MÉSAVENTURES DU “LIMES” : UN TERME IMPROPRE POUR UN CONCEPT AMBIGU
                

                	
                  2. FRONTIÈRES POLITIQUES OU FRONTIÈRES ÉCONOMIQUES ?
                

                	
                  3. LA FRONTIÈRE ET SON AU-DELA
                

                	
                  4. ENTRE L’IMAGINAIRE ET LE JURIDIQUE
                

                	
                  5. “UN EMPIRE SANS LIMITE”
                

              

            

          

        

        	
          
            Les apparences et leur interprétation : régions limites
          

          
            	
              
                
                  Le limes d'Afrique à l'épreuve de nouveaux concepts (Apport du point de vue “systémique” à la notion de limite et de frontière)
                
              

              Philippe Leveau

              
                	
                  1. LE LIMES ET LA DÉFENSE DE L’AFRIQUE
                

                	
                  2. DÉPASSEMENTS DE LA NOTION DE FRONTIÈRE STRATÉGIQUE
                

                	
                  3. LA FRONTIÈRE ET LE CONCEPT DE CENTRE ET PÉRIPHÉRIE
                

                	
                  4. FRONTIÈRE, SYSTÈMES AGRAIRES ET ÉCOSYSTÈMES
                

                	
                  5. L’ESPACE ET LA PRODUCTION DES TERRITOIRES
                

              

            

            	
              
                
                  L'Hérault, un fleuve-frontière durant la Protohistoire
                
              

              Dominique Garcia

              
                	
                  1. PRÉSENTATION
                

                	
                  2. DÉBUT DU PREMIER AGE DU FER : UNE TERRE ÉLISYQUE
                

                	
                  3. LES VIe ET Ve SIECLES : LA PRÉSENCE IBÈRE
                

                	
                  4. DES 400 AV. J.-C. LA PRÉSENCE MASSALIOTE STOPPE LE PROCESSUS D’IBÉRISATION
                

                	
                  5. CONCLUSIONS
                

              

            

            	
              
                
                  Clausurae (les Cluses, P.-O.) : forteresses-frontière du Bas Empire romain
                
              

              Georges Castellvi

              
                	
                  1 - LA PREMIÈRE FRONTIÈRE ROMAINE A L’EST DES PYRÉNÉES (Ier s. av. J.-C. - IVe s. ap. J.-C. ( ?))
                

                	
                  2 - LE SYSTÈME DÉFENSIF DES CLUSES, FORTERESSES-FRONTIÈRE DES IVe ET Ve S.
                

                	
                  3 - LA FRONTIÈRE ADMINISTRATIVE DES CLUSES, DU VIIe AU XIIe S.
                

                	
                  CONCLUSIONS
                

              

            

            	
              
                
                  La « frontière militaire » de la Numidie, de Trajan à 238
                
              

              Yann Le Bohec

            

            	
              
                
                  Le limes interne de Maurétanie césarienne au IVe siècle, et la famille de Nubel
                
              

              Denis Lengrand

            

          

        

        	
          
            Représentation de limites
          

          
            	
              
                
                  Héraclès, Cerbère et la Porte des Enfers dans la céramique attique
                
              

              Ludi Chazalon

              
                	
                  1. LA DEMEURE D’HADÈS
                

                	
                  2. LA PRUDENCE D’HÉRACLÈS
                

                	
                  3. LISTE DES VASES ATTIQUES ARCHAÏQUES REPRÉSENTANT LA CAPTURE DE CERBÈRE :
                

              

            

            	
              
                
                  « En Germanie c'est-à-dire nulle part »
                
              

              Rhétorique de l'altérité et rhétorique de l'identité : l'aporie descriptive d'un territoire barbare dans la Germanie de Tacite

              Florence Dupont

              
                	
                  GÉOGRAPHIE, CEIOROGRAPHIE, ETHNOGRAPHIE
                

              

            

            	
              
                
                  Nature des frontières de l'Empire romain : le cas germain
                
              

              Yvon Thébert

            

            	
              
                
                  Frontières théoriques et réalité administrative : le cas de la Maurétanie tingitane
                
              

              Christine Hamdoune

              
                	
                  I - LA LIMITE MÉRIDIONALE
                

                	
                  CONCLUSION
                

                	
                  II - LA LIMITE ORIENTALE
                

              

            

            	
              
                
                  Remarques sur l'emploi de semibarbarus
                
              

              Alain Chauvot

              
                	
                  1) RECENSEMENT DES OCCURRENCES
                

                	
                  2) DÉFINITION GÉOGRAPHIQUE, ETHNIQUE OU CULTURELLE ?
                

                	
                  3) ÉTAT FIXE OU TRANSITOIRE ?
                

              

            

            	
              
                
                  La Colonne trajane : images et imaginaire de la frontière
                
              

              Martin Galinier

            

            	
              
                
                  Abimélech : le singulier dormant des Paralipomènes de Jérémie le Prophète
                
              

              Jean Riaud

            

            	
              
                
                  Le sens de la limite chez les épicuriens et les stoïciens à Rome (Ier s. av. J.-C. - Ier s. ap. J.-C.)
                
              

              Joël Thomas

            

            	
              
                
                  Limites et quadrillages du ciel « de la sphère au globe » (à l'époque impériale)
                
              

              Béatrice Bakhouche

              
                	
                  Voici donc le tracé de toutes les limites précédemment définies à travers les textes :
                

                	
                  Mais à quoi servent donc ces limites ?
                

              

            

            	
              
                
                  Celse et Origène à propos des « démons »
                
              

              Henri Crouzel S.J.

              
                	
                  1. LES DAIMONES SELON CELSE
                

                	
                  2. ORIGÈNE DANS LES SEPT PREMIERS TOMES
                

                	
                  3. ORIGÈNE AU HUITIÈME TOME
                

              

            

            	
              
                
                  La descente du Sauveur selon un codex gnostique valentinien
                
              

              Jean-Daniel Dubois

              
                	
                  1. LA PRIÈRE DE L’APÔTRE PAUL
                

                	
                  2. L’ÉPÎTRE APOCRYPHE DE JACQUES
                

                	
                  3. L’ÉVANGILE DE LA VÉRITÉ
                

                	
                  4. LE TRAITÉ SUR LA RÉSURRECTION
                

                	
                  5. LE TRAITÉ TRIPARTITE
                

                	
                  
                    Abréviations
                    utilisées
                  
                

              

            

            	
              
                
                  Alexandre le Grand et les frontières
                
              

              Claude-Claire Kappler

              
                	
                  1. VUE PANORAMIQUE DES DEUX ALEXANDRE : POINTS COMMUNS ET DIFFÉRENCES
                

                	
                  2. L’ALEXANDRE GREC ET L’ALEXANDRE PERSAN : AUX LIMITES DU MONDE, AUX LIMITES ENTRE LA VIE ET LA MORT
                

              

            

          

        

        	
          
            Nouvelles frontières
          

          
            	
              
                
                  Cloître, clôture, peregrinatio
                
              

              La frontière spirituelle du moine dans le monde antique d'Occident

              Jacques Biarne

            

            	
              
                
                  Géographie de l'érémitisme en Gaule : marches et marges de la christianisation
                
              

              Christine Delaplace

              
                	
                  1. IN HEREMO DESERTO : topos littéraire et réalité topographique. Une frontière de moins en moins spirituelle
                

                	
                  2. LES RÉALITÉS TOPOGRAPHIQUES
                

                	
                  3. ZONE-FRONTIÈRE DES CIVITATES ET ÉRÉMITISME : UNE ÉTAPE DE LA CHRISTIANISATION DE LA GAULE
                

              

            

            	
              
                
                  Un moine sur la frontière, Alexandre l’Acémète en Syrie
                
              

              Pierre-Louis Gatier

              
                	
                  1. LA VIE D’ALEXANDRE
                

                	
                  2. LE DÉBUT DU SÉJOUR EN SYRIE
                

                	
                  3. « DÉSERTS » ET FRONTIÈRES
                

                	
                  4. UN « HOLY MAN » INACCOMPLI
                

              

            

          

        

      

    

  
    
      
        
          Présentation

        

        Aline Rousselle

      

      
        
           Les textes présentés ici ont été inspirés par une proposition qui insistait à la fois sur la liberté d’entendre le terme « frontière » chacun à sa façon, et sur l’espoir de joindre des réflexions sur les frontières terrestres dans l’Antiquité à des textes sur d’autres frontières pensées par les Anciens ou transmises par leurs textes, celles d’un au-delà aux définitions mouvantes.

           On pouvait espérer ainsi discerner plus précisément les changements évoqués par Peter Brown1, qui voyait se dessiner une perturbation de frontières bien établies, au moment d’une mutation de la civilisation gréco-romaine en cours de christianisation1. Il s’agissait pour lui de frontières entre ciel et terre, entre public et privé, entre vie et mort, entre espace civique et non civique, entre divin et humain, mais nous pouvions espérer voir ces frontières matérialisées dans l’espace romain.

           Il est évident que ceux qui ont pour métier d’étudier des limites au sol, les archéologues en premier lieu, ne pouvaient se transformer en théologiens, et que les spécialistes des textes patristiques ne pouvaient se pencher sur les vestiges frontaliers de l’Empire. Seule la confrontation de leurs travaux pouvait nous donner une idée des liens entre ces deux domaines.

           Des contributions portant sur des frontières de cités, d’empire, de zones célestes, devaient amener nécessairement l’emploi du terme dans des champs jugés ordinairement trop différents pour être ainsi rapprochés. Mais comme on le lira, la tentative a été au moins partiellement rémunératrice, dans la mesure où la terminologie des limites terrestres se répercute dans les passages célestes. Je ne parlerais pas de “reflet”, ni de prégnance telle qu’il fut impossible d’imaginer des univers uniformes, dépourvus de ces passages obligés que l’archéologue met au jour sans toujours pouvoir en discerner exactement la fonction. Il s’agirait plutôt de report, déplacement, homothétie.

          Frontières matérielles et terminologie

           Habitués par nos études classiques à penser dans les termes des anciens, nous nous voyons aujourd’hui partagés entre les textes, que nous avons appris à considérer comme porteurs de “représentations” et des documents archéologiques, dont nous commençons à comprendre qu’ils ne livrent pas plus de realia directs que les textes. Aucun archéologue ne peut en effet transcrire ses observations dans le langage sans passer par les habitudes données par les textes, ou par les coutumes interprétatives déjà enracinées dans les publications antérieures. On le verra ici, nous n’échappons pas aux mots. Nous voici tributaires de notions comme les conflits de marchés économiques, ou comme la volonté de conquête, quasiment sans nous en apercevoir. Nous sommes évidemment dépendants de nos sources, et plus encore de la façon dont elles ont été traduites dans le langage historique depuis trois cents ans. La terminologie antique, grecque ou latine, sur laquelle reviennent plusieurs contributions de ce volume, montre combien les termes sont approximatifs. L’eschatia, le limes, ce sont des mots d’abord, plus que des choses. Les confins du territoire propre d’une cité, le pourtour d’un territoire dominé, puis intégré, une zone plus qu’une ligne, des contacts militaires ou économiques, en tout cas une zone où les Romains décident que les peuples ont des devoirs en particulier fiscaux à leur égard. Des propositions d’études plus directement concrètes restent donc les bienvenues. L’étude des lieux réels des frontières de l’empire romain, faite par des archéologues devenus géographes et ethnographes pourra modifier la vision des frontières romaines. Mais modifier quoi en fait ? certes pas la vision qu’en avaient les Romains ou les quelques provinciaux qui ont laissé des documents écrits. Leur vision ne changera pas. C’est la nôtre. Nous pourrons mieux comprendre la distorsion entre les représentations des habitants du centre et quelques réalités de la vie des marges.

          Frontière et conflits

           L’archéologie résiste à nos généralisations à partir de textes. Pourquoi des marchandises ou des cadeaux parviennent-ils là et pas plus loin ? faut-il invoquer la concurrence de marchés ? Marseille a-t-elle vraiment voulu marquer une limite aux produits ibères sur le littoral méditerranéen ? Dans un empire romain de grandioses dimensions, des provinces quasiment dépourvues d’armées maintiennent des douanes fortifiées aux passages importants des voies.

           Les plus récents débats sur la frontière de l’Empire romain ont fait plus que nuancer l’idée que se faisaient les historiens, à la vue des ouvrages militaires repérés et étudiés dans des zones limites du pouvoir romain. Il n’est plus possible de considérer que le pouvoir central de Rome ait décidé de contrôler sur tout son tracé une ligne qui laissait en dehors un espace resté barbare, considéré comme l’origine de danger permanent. On sait que les dispositifs construits ne sont pas continus, laissant même sans protection des zones exposées, parfois même édifiés perpendiculairement à la ligne de partage. On sait encore, on le verra ici, combien les zones contrôlées excèdent les zones officiellement dominées.

           On a récemment tenté de renoncer à l’idée que l’Etat romain aurait eu une politique stratégique. Mais s’il nous faut abandonner le concept de limes purement militaire, ne renonçons pas complètement à voir dans les frontières un objet de surveillance et d’inquiétude, et évidemment de conflits. Les Anciens avaient une idée des frontières comme lieu de conflit (pensons aux affaires de bornages de champs qui sont de tous les temps) qu’on aurait mauvaise grâce à leur contester, et qui éclaire sans doute la réalité du terrain observé par les archéologues. Lisons Sénèque :

           “Oh ! combien sont risibles les frontières que les hommes mettent entre eux (mortalium termini) ! Que notre empire empêche les Daces de franchir l’Ister et enferme les Thraces par la barrière de l’Haemus ! Que l’Euphrate arrête les Parthes ! Que le Danube distingue ce qui est aux Sarmates de ce qui est aux Romains ! que le Rhin impose une limite à la Germanie ! que les Pyrénées élèvent leur ligne de faîte entre les Gaules et les Espagnes ! qu’un aride désert de sable s’étende entre l’Égypte et l’Éthiopie ! Donnez aux fourmis l’intelligence de l’homme, ne se partageront-elles pas, elles aussi, en plusieurs provinces la surface d’une aire à battre le blé ?...Il n’est qu’un point ce globe sur lequel vous naviguez, vous faites la guerre, vous régnez. Vous ne fondez que de tout petits empires, même si l’océan les borne des deux côtés. Au ciel les espaces sont immenses, et l’âme est admise à en prendre possession...Elle méprise alors l’étroitesse de sa précédente demeure. Qu’y a-t-il en effet, des rivages les plus reculés de l’Espagne jusqu’aux Indes ? Une distance qu’on peut franchir en très peu de jours, si la traversée se fait par un vent favorable. A la plus rapide des planètes, qui se meut avec une vitesse constante et sans s’arrêter nulle part, il faut trente années pour parcourir la route que lui offre l’espace céleste”2.

           L’idée était répandue que les frontières sont des fantaisies des hommes, ridicule peuple de fourmis. Lucien de Samosate décrit dans l'Icaroménippe, les frontières humaines vues depuis les astres3 : “Ceux qui me donnaient le plus à rire, c’étaient ceux qui se querellent pour les limites d’un territoire...car comme la Grèce entière, à en juger par ce qu’elle me paraissait d’en haut, avait quatre doigts de grandeur, l’Attique à proportion, n’en était, j’imagine, qu’une partie infinitésimale...je me rappelai pour quel petit coin de terre, juste grand comme une lentille, tant d’Argiens et de Lacédémoniens avaient péri en seul jour”.

           Le texte de Sénèque montre que les Romains avaient une idée cartographique proche de nos “frontières naturelles”, ajoutant aux frontières de l’Empire la barrière pyrénéenne, dont on lira ici qu’elle a élevé et conservé un poste fortifié quand elle ne séparait que deux provinces romaines.

           Il n’y a donc pas à renoncer à l’idée de frontières difficiles à établir et à conserver, objet courant de conflits, depuis les bornes des champs jusqu’aux limites des empires. Mais nous pouvons tenter de savoir ce qui se passait réellement dans ces zones frontalières, et comment elles étaient perçues à l’intérieur, à défaut de toujours posséder des documents sur les vues de l’extérieur. Nous pouvons alors comprendre la frontière tournée vers l’intérieur, la surveillance de la province dominée, le contrôle de ses populations, la perception des impôts confiée à des soldats, ainsi que les arrestations de prévenus ordinaires. Parfois, comme on le voit en Afrique, la fonction de surveillance était confiée à de grandes familles locales.

          Représentations

           Nous avons appris - suivant en cela Durkheim et Mauss - à penser les écrits et images des anciens en termes de “représentations”. Les “représentations” ont maintenant tout envahi, comme précédemment les “mentalités”, au point de nous faire parfois renoncer aux réalités. Peut-être pourrons-nous tenter, renversant le courant, d’utiliser les représentations pour nous frayer cet accès.

           La décision, qu’il s’agisse d’un État (politique), d’une Église ou d’une personne, repose sur des représentations (conscience) et des connaissances intimement mêlées. Conscience et connaissance géographiques et astronomiques, en interaction, permettent de cartographier et de décider. Tant Ptolémée que Pline l’Ancien et Tacite, le premier tentant une description avec localisation, les autres donnant des approximations, voient les confins comme une succession de noms de peuples, disposés en profondeur hors de la zone contrôlée directement par Rome. Cela se nomme une “représentation”, tout comme celle des auteurs littéraires qui nous parlent de semi-barbares ou de semi-hellènes, pour évoquer les hommes assimilés peu ou très peu, à leur culture considérée comme une norme d’excellence. La “représentation” du limes est essentiellement l’idée que l’on se fait dans les parties centrales où se prennent les décisions, de peuples à peu près situés sur des cartes, et dont les intentions, les mouvements, les rapports avec les plus proches Romains, ont été modifiés par la transmission. Ces “représentations” alimentent une “pensée”, celle des décideurs.

          De part et d’autre : différence de nature

           Nous pouvons tenter de tracer des voies de compréhension entre représentations des frontières romaines et réalités. La première est assez directement reliée aux frontières terrestres. Il s’agit de la représentation des espaces et peuples inconnus. Pour les écrivains latins, il semble que même la nature physique des régions hors-frontière ait été de nature différente de celle de l’empire. Les représentations des confins terrestres reposaient sur des strates anciennes de mythes géographiques des confins (eschatologiques). Quand on étudie l’iconographie d’un poste frontière de l’Euphrate, comme la petite ville de Doura-Europos, on a le sentiment d’un monde frontalier extrêmement riche, varié, où les costumes, les mythes, les “représentations”, se mêlent constamment. Plus que l’affrontement (dont la réalité est assurée au moins pour deux sièges dont le dernier effaça la ville), c’est le contact qui apparaît. Et pourtant, dans les textes des lettrés, existent un en-deçà et un au-delà, dont les peuples sont de nature différente, ceux de l’extérieur étant quasiment non-humains, et leurs terres des déserts. C’est dans les termes des descriptions mythiques que s’élabore une pensée des confins géographiques et militaires : voyons les terribles Germains sauvages décrits par Tacite (et qui cependant gagnent en réalité s’ils sont rapprochés des descriptions de peuples de l’Inde faites par Arrien dans son récit du passage d’Alexandre).

           Partons encore des “représentations” de l’espace céleste. Certes, ces représentations reposent sur la cartographie, le dessin des zones célestes où se déplacent les astres. J’évoque à peine les stoicheia, les portions de ciel où passe le soleil à travers l’année, et qui forment la ceinture zodiacale. Surtout, évoquons les emboîtements de sphères, repérés, dessinés, et représentés en volume dans les bonnes maisons cultivées de l’Empire, représentations plastiques, dont le caractère scientifique est néanmoins admis, même avec ses erreurs géocentriques. La représentation du monde comprenait pour les gens cultivés comme pour le peuple agriculteur et marin la conscience d’un espace céleste aussi présent que l’espace terrestre, et lui aussi partagé par des ceintures, “zones”. Qui peut penser un espace sans cloisonnements ? L’observation du ciel a montré aux anciennnes civilisations que des cloisonnements naturels et d’aspect régulier, éternel, sont la loi de l’univers. Comme un microcosme corporel a pour eux répondu sur le corps humain aux segments du ciel, les zones terrestres, mises en relation avec les parcours solaires, sont apparues comme des régions naturelles, donc leurs limites l’étaient encore. Le ciel commande et mettre le ciel à contribution dans les œuvres humaines se faisait selon les rites étrusques puis romains en découpant une région du ciel, un templum, dont les limites servaient de cadre à l’expression de la volonté ou de la connaissance divines. Les zones célestes ainsi déterminées par la science étaient aussi définies comme lieux de répartition d’êtres différents. Dans le monde sublunaire, depuis Aristote, repris par Varron et connu à travers une citation d’Augustin, séjournent des esprits-démons4. A côté de démons issus des âmes des morts, il s’y trouve des démons formés d’une matière pneumatique invisible (pas notre matière lourde de chair), distincts des êtres qui vivent au-dessus de la sphère lunaire, et qui sont alors libérés de la pesanteur matérielle, même pneumatique. Ces êtres de nature hybride, partiellement matériels, peuvent être bons ou mauvais. Pour certains philosophes païens, nous sommes constamment accompagnés, chacun, de nos deux démons inspirateurs, le bon et le mauvais. Il sera possible aux chrétiens de traiter de mauvais démons les dieux du paganisme, et de parler de bon ange, perpétuant la présence d’êtres invisibles, encore hybrides, dans l’air sublunaire. L’espace céleste était ainsi divisé, selon des sphères parfaitement justifiées en géométrie, mais peuplées d’êtres aux natures précises et variables. Les frontières célestes dominaient donc une répartition de natures différentes, eu égard à la matière et à l’intellect, ce qui pourrait aider à comprendre la réflexion romaine sur les capacités humaines des peuples répartis de part et d’autre de ceintures terrestres.

          Entre deux : des portes

           Si nous partons des mythes pour comprendre les “représentations” de la réalité des confins, nous y voyons l’importance des portes (la Porte des Enfers) et des gardiens. Que la frontière soit ou non définie comme une ligne fortifiée, elle est munie de portes, de passages obligés. Dans les enfers grecs, Cerbère garde l’entrée du domaine de Hadès et Perséphone. L’exploit d’Héraclès consiste à enlever le monstre gardien mais non à effacer la porte. En situant l’au-delà dans le ciel, les chrétiens placeront l’archange saint Michel à l’entrée de la Jérusalem céleste.

           Rapportons alors les mythes de Portes et de gardes à d’autres documents. A chaque sphère céleste sont affectés des gardiens, que le texte Valentinien sur la descente du Sauveur (descente d’une âme divine vers son incarnation) définit comme “douaniers péagers, gardiens des portes des deux”. Le monde de l’au-delà est vu comme un monde à frontières, devant lesquelles veillent des “douaniers célestes” auxquels l’âme purifiée doit donner le mot de passe, dans le sens ascendant puisque le trajet de l’âme après la mort adopte l’ascension vers les plus hautes sphères. En descendant, en revêtant à chaque passage un élément de la nature humaine, le Christ accomplit le trajet inverse de celui que nous fera franchir la rédemption. Changer de nature. Là encore, passons sans crainte de la théologie à la réalité locale d’une frontière terrestre, et nous pourrons y voir mis en valeur et la fonction de surveillance, et le point de passage de la romanisation.

           Pouvons-nous nous en étonner ? Les dieux sont gardiens, depuis le seuil de la maison, depuis le pomérium romain5, depuis les sanctuaires de bornage de cité, si évidents dans les créations coloniales grecques, jusqu’aux confins de l'imperium romain, lui qui est pensé comme illimité ?

          Limites religieuses

           Tout ceci pour dire que les limites de l’espace céleste ou terrestre, sont des limites religieuses. Dans chaque zone ainsi voulue par les dieux directement, comme sont les espaces des cités grecques, puis des cités latines et de l’Empire romain, ce sont les dieux qui conservent la paix et la prospérité.

           L’espace de la cité d’Athènes était cerné de sanctuaires. A Rome, le pomerium, limite sacrée de la Ville, était susceptible d’agrandissements motivés par l’agrandissement du territoire. Les dieux étrangers en étaient exclus, et périodiquement expulsés quand ils avaient été indûment introduits. Même des chapelles privées, dans des domiciles particuliers, étaient soumises à la destruction. Dans le territoire plus vaste placé par des conflits successifs sous l'imperium romain, les dieux locaux étaient respectés et priés par Rome qui installait ses propres divinités. Aucun praticien des documents romains ne peut faire abstraction de la masse épigraphique offerte par les camps des frontières, et en négliger les textes religieux-épitaphes, inscriptions votives, honneurs aux empereurs-, tous documents qui manifestent à quel point le territoire romain est le territoire de ses dieux. On serait alors tenté d’écrire que les frontières de l’Empire sont celles de l’espace où sont accomplis les sacrifices romains. L’épigraphie frontalière, principalement militaire et souvent religieuse, semble nous dire à quel point les soldats avaient besoin des dieux, à titre personnel, comme protection durant les affrontements. Mais elle nous dit aussi clairement que la présence de Rome est la présence de ses dieux, comme en témoigne essentiellement le calendrier des fêtes de l’armée romaine de Doura-Europos sur l’Euphrate, tout parcouru d’anniversaires d’empereurs divinisés et de sacrifices aux dieux les plus classiques et les plus anciens de la Ville. Les dieux romains s’installaient dans le nouveau domaine impérial, comme le montre éloquemment la colonne trajane (photo de couverture), où le dieu fleuve Danube assiste au passage des troupes romaines, et au premier sacrifice aux dieux de Rome sur la rive nord, dans le rituel particulier de la Ville. La marque de la romanisation sera plus loin l’assistance des Daces au sacrifice romain.

           Avec la christianisation de l’empire, les dieux des cités, qui présidaient à la protection de leurs espaces divers depuis la ville jusqu’aux marges, n’assurèrent plus cette fonction. Les espaces qu’on a cru “déserts” aux marges des cités d’Occident, et aussi bien des provinces d’Orient, étaient plutôt, on le verra ici, des zones où la vie rurale n’obéissait pas aux normes agricoles de la villa, mais étaient exploitées différemment par des populations qui furent, plus rapidement qu’on ne l’a cru, en contact avec la nouvelle religion par l’activité ascétique des ermites.

           On peut effectivement se demander ce que devint la protection religieuse d’un territoire comme celui de l’empire romain lorsqu’un Dieu universel fut censé devenir commun aux extérieurs et aux intérieurs. La présence d’ermites aux frontières des cités en fit les gardiens du territoire civique devenu souvent le territoire du diocèse. Sur la frontière orientale de Syrie, face aux Perses, les moines “veilleurs”-acémètes, sans sommeil-, sont-ils les gardiens d’un territoire plus vaste, tout en gardant la vie chrétienne contre les assauts du monde ?

           Il y avait plusieurs modèles de garde militaire des frontières, que l’on voit appliquer dans le monde monastique. La frontière matérialisée (clausura, clôture) est munie d’une porte destinée à canaliser les passages, et à les contrôler. Les moines, appelés à la peregrinatio, au voyage, ont conceptualisé et réalisé une clôture comme les ouvrages militaires. Mais la clôture monastique, délimitant l’espace où prient et dorment moines ou moniales, est franchie normalement par ses portes qui manifestent le passage en zone non protégée. Autre modèle : les soldats des garnisons du Danube avaient des jardins et redevenaient des producteurs agricoles. On voit les moines des confins syriens devenus aussi des producteurs et vendeurs de produits agricoles, condamnés par le moine Alexandre, qui veut faire renoncer à la production pour la veille (vigilance) perpétuelle, rendant ainsi manifeste l’opposition entre deux styles de garde aux frontières. Entre les forts de l’armée romaine de Syrie, les compagnons d’Alexandre le Veilleur font des marches épuisantes, sans ravitaillement autre qu’une rare cueillette. Ayant choisi un modèle militaire adapté à la prière perpétuelle, les moines d’Alexandre le Veilleur ne parviennent pas à une entente avec les paysans.

           Pendant que la christianisation du monde méditerranéen contraignait à l’établissement de nouvelles frontières, les Perses adaptant le roman grec d’Alexandre le Grand, tentèrent de s’approprier un modèle universel de conquérant et fabriquèrent une généalogie du roi macédonien qui en faisait un semi-oriental, ce qu’il était culturellement. Le conquérant qui unissait les deux nations, défaisait alors les frontières entre régions du monde, et tentait de passer les frontières entre monde humain et monde divin devenues les seules frontières vraiment signifiantes.

          Hors frontière, pas de vie

           Les Romains ont traduit par une fiction juridique l’absence d’un citoyen hors du territoire romain lorsqu’il était retenu par la force ennemie. L’absence était niée. Retenu en captivité, le Romain n’a pas “vécu” hors de Rome. De retour à Rome, il retrouve sa nature de citoyen par le droit de postliminium et il doit retrouver ses biens et sa famille tels qu’il les a laissés. Les Romains ont même voulu régler le sort de l’épouse demeurée à Rome durant l’absence d’un homme que l’on croyait mort. Nous pourrions croire que cette conception est restée purement romaine. Voyons alors comme le sentiment de non-existence hors de la terre nationale est fort : dans un texte tardif, on raconta que le juif Abimélech a dormi tout le temps que dura l’Exil. Hors de ses frontières, le peuple juif ne vit pas, il rêve. En somme, ce texte fantastique, dont le récit s’apparente à des mythes grecs, applique à tout le peuple juif le postliminium romain, le droit de retour avec oblitération du temps d’éloignement.

           Le travail pourra sans doute se poursuivre, pour multiplier les apports réciproques entre études de représentations et études de réalités antiques. Le monde des études frontalières romaines est si vaste qu’on lira ici des études sporadiques. J’espère cependant que les rapprochements qui ont été suscités auront ménagé des portes entre des disciplines ordinairement séparées par une solide frontière universitaire.

        

        
          Notes

          1  Peter Brown, Le culte des saints. Son essor et sa fonction dans la chrétienté latine, Paris, Le Cerf, 1984 (éd. angl. 1981), pp. 11 et 34.

          2  Sénèque Questions naturelles, Pr. 8-13, CUF, 1961, trad. P. Oltramare.

          3  §18, trad. Chambry, Paris, Garnier, s. d., p. 439.

          4  Sur la démonologie, on peut partir de l’exposé introductif et du commentaire de Jean Beaujeu à Apulée, du dieu de Socrate, Paris, CUF, 1973.

          5  Marta Sordi, “Silla e lo ius pomerii proferendi”, dans Il confine nel mondo classico, a cura di Marta Sordi, Milan, 1987, pp. 200-211. Et un article à paraître de F. Hinard dans les actes du Congrès international d’archéologie classique, Tarragone, 1993.

        

        
          Auteur

          
            Aline Rousselle

            
              Université de Perpignan
            

          

        

      

    

  
    
      
        
          Terminologie et appréhension du réel

        

      

    

  
    
      
        
          
            Sur ἐσχατιά (eschatia). Histoire du mot
          

        

        Michel Casevitz

      

      
        
           Pour qui s’intéresse au problème des limites, des frontières tel que l’ont abordé les Grecs1, un mot parmi un petit ensemble apparaît dès les premiers textes littéraires et reste présent dans toute l’histoire de la langue sans beaucoup de modification sémantique, sinon dans l’utilisation que les emprunteurs modernes en ont faite. Suivons donc l’histoire du mot ἐσχατιά depuis les temps les plus reculés.

           Absent des tablettes mycéniennes, le mot 2(sous sa forme ionienne (ἐσχατιὴ) est bien représenté chez Homère, avec sa famille3. Dans l'Iliade (quatre exemples) aussi bien que dans l'Odyssée (onze exemples), le mot n’a que le sens local : il désigne le fin fond d’un pays, le lieu le plus éloigné du centre. Ainsi Phénix rappelle qu’il fut en Phthie l’hôte de Pélée, qui lui donna richesse et gens innombrables : “J’habitais le bout de la Phthie, commandant aux Dolopes” (9, 84)4 ; ce sens se retrouve dans une formule qui apparaît deux fois au début du vers (Od. 4, 517 et 24, 150 avec l’accusatif prépositionnel après verbe de mouvement ; cf. la même formule en 5, 489 et 18, 358, avec génitif prépositionnel, sans mouvement) : “ au bout de la campagne”5. Ce “bout” que désigne eschatia, c’est, selon le contexte, l’extrémité soit d’un pays, soit d’une île, comme lorsque Calypsô conduit Ulysse là où abondent les arbres divers qui lui serviront à fabriquer son esquif : “Elle montra le chemin vers la pointe de l’île, où des arbres très hauts avaient poussé jadis, aunes et peupliers, sapins touchant le ciel, tous morts depuis longtemps, tous secs et, pour flotter, tous légers à souhait (Trad. Bérard)6. L’eschatia agraire d’Homère semble un lieu très éloigné des habitations groupées, campagne inexploitée et désertée, sauvage : c’est le lieu le plus reculé, où vivent seulement les gens mis à l’écart, qui défrichent ou paissent leurs troupeaux ; c’est encore ce qui apparaît dans les paroles d’Eumée s’adressant à l’étranger (Ulysse) en Odyssée 14, 104 : “Et ici, (=à Ithaque, par opposition au continent, dans l’énumération des biens d’Ulysse) des troupeaux de chèvres, disséminés, onze au total, paissent dans la partie extrême, et de braves personnes sont préposées à leur surveillance”7. Dans la terre du Cyclope (Od, 9, 182), Ulysse raconte : “Mais quand nous eûmes atteint cet endroit, qui était proche, nous vîmes là, tout au bout (de la terre des Cyclopes) une grotte près de la mer...”8. Mais l’eschatia apparaît aussi mentionnée en contexte plus nettement maritime : dans Y Odyssée, 10, 96, Ulysse oppose sa prudente conduite, à l’arrivée chez les Lestrygons, et la folle inconscience de ses marins, qui ont mouillé à l’intérieur du port : “Moi seul, je retins à l’extérieur mon navire noir, là même, sur la pointe extrême du port, après avoir lié l’amarre à une roche”9 : l’eschatia du port en est le bout le plus éloigné du fond10. Quand le Cyclope interroge Ulysse (Od.9, 280), il veut savoir s’il a mouillé son navire “soit peut-être au fin fond (de notre pays, par rapport à la demeure du Cyclope qui parle) soit au voisinage”11 : l’eschatia désigne le point de la côte le plus éloigné de la grotte du Cyclope, qui vit par ailleurs lui-même dans le lieu le plus éloigné de la résidence des autres Cyclopes. On comprend alors qu’il soit inutile d’hésiter sur la signification de l’expression locative “à l’extrémité de Gortyne” (Od. 3, 294)12 : tous les exemples précédemment examinés permettent d’affirmer que l’expression désigne un lieu situé à l’extrémité du territoire de Gortyne, à une extrémité éloignée de la ville elle-même, en un endroit où la limite territoriale est constituée par la côte13.

           Hors de ce contexte géographique, terrestre ou maritime, le mot sert deux fois à indiquer le point le plus éloigné du cœur d’une bataille, là où tous se battent dans la confusion, dans l'Iliade, 11, 524 d’abord : c’est Cébrion qui parle : “Hector, nous sommes tous deux ici aux prises avec les Danaens, tout à l’extrémité du cruel combat ; tandis que les autres Troyens sont ébranlés, chars et hommes à la fois.”14 (Trad. Mazon modifiée) ; Cébrion et Hector sont en quelque sorte décentrés, non pas à l’écart du combat, ce qui impliquerait une solution de continuité, mais tout au bout du théâtre des opérations, loin du plein de la mêlée15 “. En 20, 328, Poséidon soulève Enée “très haut au-dessus du sol. Enée franchit, d’un bond, force rangs de héros et force rangs de chars, la main du dieu lui servant de tremplin, et arrive à l’extrême bord de la bataille bondissante16” (Trad. Mazon).

           De la même façon, quand, au chant 23 de l'Iliade, Achille demande qu’on recueille sur le bûcher les os de Patrocle, il indique qu’ils sont faciles à reconnaître : “Ils sont au milieu du bûcher, tandis que les autres ont brûlé à part, à l’extrême bord, hommes et chevaux ensemble.”17 (Trad. Mazon).

           Les exemples homériques ont permis d’établir nettement le sens d’eschatia, ensemble des lieux situés à l’extrémité du centre d’où on les envisage. Les emplois ultérieurs du mot seront conformes à cette définition, qu’ils soient simples ou figurés.

           Les poètes ont continué après Homère à employer le mot, d’Hésiode aux plus tardifs auteurs. Hésiode18 élargit la notion aux dimensions de l’ensemble du monde, quand il mentionne que les Gorgones “habitent au delà de l’illustre Océan, à la frontière de la nuit”19 (trad. Mazon). De même les enfants d’Ouranos et de Gaia qu’a enchaînés Ouranos siègent sous la terre, “ils gîtaient au bout du monde, aux limites de la vaste terre “20 ; et c’est aussi “au bout du monde” qu’une Dodone a été bâtie, d’après un fragment du Catalogue des Femmes du même auteur21. Chez les poètes ultérieurs, on peut parfois hésiter sur la précision du terme : ainsi, chez Alcée (fr. 328 Lobel-Page et Campbell), en l’absence de contexte, “quelqu’un habitant aux confins” peut se référer soit aux confins de Lesbos, patrie du poète, soit au bout du monde22. On voit que l’eschatia en vient à désigner le terme ultime qui va avec la solitude et l’exclusion, quand on évoque la célèbre fable du “singe et du renard” contée par Archiloque (fr. 224 L-B, 3-4) : “Un singe, qui s’était exclu de la société des animaux, s’en allait solitaire, à la recherche d’un lieu extrême...”23. Il n’est pas étonnant que le seul exemple du mot chez les Tragiques24 se rencontre dans le Philoctète de Sophocle, quand Néoptolème demande au chœur des marins (v. 143-144) : “Pour l’instant, tu veux voir sans doute l’endroit écarté où il gît “25 (trad. Mazon modifiée). Les poètes hellénistiques et tardifs n’innovent guère dans les emplois du mot, mais ils sont tributaires d’une double tradition, la tradition homérique où eschatia désigne une extrémité soit purement géographique soit connotée d’isolement ascétique, si on peut dire, la tradition historique d’autre part, où, comme on va voir, l’intérêt s’est porté sur les eschatiai comme lieux de richesses inouïes et d’autant plus merveilleuses que l’éloignement les parait de beauté. Ainsi, le simple sens géographique est net dans l'Hymne à Délos de Callimaque (IV, 138-139), évoquant “les confins aux vents pénibles du Pinde26, comme dans Héraclès tueur de lion du Pseudo Théocrite (XXV, 31), évoquant une vaste plaine appartenant à Augias, champs producteurs de blé et vergers plantés d’arbres, “jusqu’aux confins de l’Acroréia riche en sources”27. Les eschatiai étant, comme on l’a aussi vu chez Homère, terres de pacage, on les verra chez Théocrite (XIII, Hylas, 25) dans une expression précieuse “faire paître le jeune agneau”28 ; et l’eschatia peut apparaître comme lieu des terres riches, puisqu’elle est lieu des arbres et des pâtures à foison, ce dont témoigne au IIe siècle av. J.-C. le poète bucolique Moschos, quand, dans Mégara, Alcmène raconte le songe où Héraclès lui est apparu, creusant un grand fossé “aux limites d’une terre à la luxuriante végétation”29. Tout se passe comme si l’eschatia était à la fois, dans l’imaginaire poétique, terre de l’extrême solitude de l’homme et lieu des richesses naturelles.

           Un seul poète, Pindare, a employé...















images/cover.jpg
FRONTIERES TERRESTRES,
FRONTIERES CELESTES
- DANS L'ANTIQUITE

Etudes réunies et présentées par Aline ROUSSELLE

Collection Etudes

Centre de recherche sur les problemes de la frontire

Presses Universitaires de Perpignan
DIFFUSION DE BOCCARD — 11, RUE DE MEDICIS — 75006 PARIS





images/logos/openedition-books_300dpi.png
OpenEdit

© books








