
        
            
                
                    
                        [image: Couverture]
                    

                

            

        

    
    
      
        
          Bartolomé de Las Casas

          Face à l'esclavage des Noir-e-s en Amériques/Caraïbes. L'aberration du Onzième Remède (1516)

        

        Victorien Lavou Zoungbo (dir.)

      

      
        
          
            
              
                	DOI : 10.4000/books.pupvd.2903

                	Éditeur : Presses universitaires de Perpignan

                	Année d'édition : 2011

                	Date de mise en ligne :  9 novembre 2017

                	Collection : Études

                	ISBN électronique : 9782354122843

              

            

            
              
                
                  [image: OpenEdition Books]
                
              

              
                http://books.openedition.org
              

            

          

          
            
              Édition imprimée

              
                	ISBN : 9782354120818

                	Nombre de pages : 375

              

            

             

          

        

      

      
        Référence électronique

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              LAVOU ZOUNGBO, Victorien (dir.). Bartolomé de Las Casas : Face à l'esclavage des Noir-e-s en Amériques/Caraïbes. L'aberration du Onzième Remède (1516). Nouvelle édition [en ligne]. Perpignan : Presses universitaires de Perpignan, 2011 (généré le 17 novembre 2017). Disponible sur Internet : <http://books.openedition.org/pupvd/2903>. ISBN : 9782354122843. DOI : 10.4000/books.pupvd.2903.    

      

      
        Ce document a été généré automatiquement le 17 novembre 2017.

        
          © Presses universitaires de Perpignan, 2011

          Conditions d’utilisation : 
http://www.openedition.org/6540

        

      

    

  
    
      
        
	Las Casas est sans conteste l'une des « figures coloniales » les plus passionnantes et controversées dans le champ de études hispaniques, latino-américaines et caribéennes. Les motifs généralement associés à Las Casas sont aussi divers que variés ; ils portent en creux des enjeux tout à la fois épistémologiques, politiques et imaginaires : antiespagnol, défenseur des Indiens (et selon certain-e-s des Noirs), anticolonialiste avant la lettre, représentant frustré d'une véritable rencontre entre l'Europe et le « Nouveau mondes », colonialiste à visage faussement humain, illuminé... À cela s'ajoute la question (polémique) de sa responsabilité dans la mise en esclavage néfaste des Noir-e-s, suite à la formulation de son Onzième Remède/solution en 1516.

        
	Le présent ouvrage, transdisciplinaire et international, vise à revenir, partiellement mais rigoureusement, sur les circonstances historiques, politiques, économiques et imaginaires qui ont présidé à la dite proposition naguère faite par Las Casas, ainsi que, finalement, d'autres avant ou en même temps que lui. Par ce biais, son souci à lui était de libérer les Indiens des affres de l'exploitation espagnole qu'ils subissaient cruellement tout en se gardant de mettre en péril les intérêts de la couronne espagnole et des « colons missionnaires » engagés dans l'entreprise coloniale. Mais il s'agit aussi, dans cet ouvrage d'affranchir Las Casas de l'emprise des lectures purement historiennes qui en revendiquent le monopole, en examinant comment son itinéraire (formation, combats et conversions, publications, sa figure devenue mythique, etc.) est transcrit dans d'autres productions discursives et symboliques contemporaines.

      

    

  
    
      
        Note de l’éditeur

        
	Image de couverture : statuette nkisi. Musée Barbier-Mueller. Photo Studio Ferrazzini Bouchet.

      

    

  
    
      Sommaire

      
        	
          
            Préface à la seconde édition
          

          Victorien Lavou Zoungbo

        

        	
          
            
              Présentation générale
            
          

          Victorien Lavou Zoungbo

        

        	
          
            Articles
          

          
            	
              
                
                  Bartolomé de Las Casas et la traite des nègres
                
              

              André Saint-Lu

            

            	
              
                L’introduction des esclaves noirs dans le Memorial de catorce remedios (1516) de Bartolomé de Las Casas : une « aberration » ?
              

              Michèle Guicharnaud-Tollis

              
                	
                  L’esclavage en Europe au XVe siècle et son prolongement aux Indes
                

                	
                  L’origine de l’esclavage et de la encomienda en Amérique
                

                	
                  Bartolomé de Las Casas et son expérience antillaise de l’île espagnole et de Cuba (1502-1515)
                

                	
                  La situation des Indiens en 1516 et la chute de leur population
                

                	
                  Sur l’arrivée des Noirs au Nouveau Monde (1501)
                

                	
                  Les propositions de Las Casas dans le Memorial de 1516
                

                	
                  Conclusion
                

              

            

            	
              
                De l’Undécimo Remedio de Las Casas (1516) au projet de traite des Noirs de 1518
              

              Jean-Pierre Tardieu

              
                	
                  I. Les prémices de l’esclavage des Noirs aux Indes occidentales
                

                	
                  II. Le onzième recours du second mémoire de Las Casas (1516)
                

                	
                  III. Les projets de traite de 1518
                

              

            

            	
              
                
                  Du Nègre comme un Hercule doublé d’un Saint-Phallus : une humanité différée
                
              

              Victorien Lavou Zoungbo

            

            	
              
                La defensa de los Negros en Bartolomé de Las Casas
              

              Clara Camplani

            

            	
              
                
                  Contra la Leyenda Negra
                
              

              Roberto Fernández Retamar

              
                	
                  La herencia paleoccidental
                

                	
                  Razones de la leyenda negra
                

                	
                  ¿Las dos Españas?
                

                	
                  Occidente y España
                

                	
                  La decadencia española
                

                	
                  España nuestra
                

              

            

            	
              
                
                  Filhos de Coré: Vieira e a escravidão negra no Brasil
                
              

              Eva Paulino Bueno

            

            	
              
                
                  Bartolomé de Las Casas crítico de las esclavizaciones portuguesas en las islas Canarias y la costa occidental de África
                
              

              Rubén A. Sánchez-Godoy

            

            	
              
                Planteamiento de la “duda indiana” (1534-1549). Crisis de la conciencia nacional: las dudas de Carlos V
              

              Manuel Lucena Salmoral

              
                	
                  I- La tesis sobre la duda imperial al abandono de las Indias
                

                	
                  II- Testimonios que fundamentan la tesis
                

                	
                  III- Crítica de los testimonios
                

                	
                  IV- El testimonio de don Lope García de Castro
                

                	
                  V- Conclusiones sobre les testimonios a favor de la duda imperial
                

                	
                  VI- El padre las casas y el problema de la duda indiana
                

                	
                  VII- Conclusiones sobre la duda indiana
                

                	
                  VIII- La verdadera duda imperial sobre Las Indias
                

              

            

            	
              
                
                  Manuels scolaires et livres d’histoire centraméricains : restitution, amputation et/ou censure du Onzième « Remède » de Bartolomé de Las Casas ?
                
              

              Marlène Marty

            

            	
              
                Las Casas et les Noirs : quels problèmes ?
              

              Nestor Capdevila

            

            	
              
                
                  Du droit des gens : la tolérance et l’expérience chez Las Casas (1474-1556) et Benito G. Feijoó (1676-1764)
                
              

              Jean-Godefroy Bidima

              
                	
                  Introduction : La tolérance à l’épreuve du monde et le monde à l’épreuve de la tolérance
                

                	
                  I- Droit d’évangéliser et « droit des gens » : une affaire compliquée chez Las Casas
                

                	
                  II- L’ilustracion chez Feijoó : droit et tolérance
                

                	
                  III- Limites de la tolérance : dénégations et ambiguïtés de la conception de l’altérité
                

                	
                  Conclusion - L’impensé et le préjugé dans l’interprétation
                

              

            

            	
              
                
                  La figure du « vieux chrétien » lascasien comme fondement idéologique de la pratique d’exclusion des noirs à Cuba
                
              

              Clément Animan Akassi

            

            	
              
                Détours caribéens : résistance, mémoire et créolisation
              

              Landry-Wilfrid Miampika

              
                	
                  I- Détours : Plantations et Mémoire
                

                	
                  II- Édouard Glissant : du « migrant nu » à l’Antillanité rhizomatique
                

                	
                  III- Antonio Benítez Rojo : la polyrythmie d’une île démultipliée
                

                	
                  IV- Retours : Mémoire et Créolisation
                

              

            

            	
              
                Le jeu du passé et du présent dans La Controverse de Valladolid
              

              Michel Cadé

            

            	
              
                
                  John Brown rencontre Las Casas
                
              

              Maria Poumier

            

          

        

        	
          
            Interviews/Entrevistas
          

          
            	
              
                Questionnaire/preguntas
              

            

            	
              
                Marco Polo Hernández Cuevas
              

              Ph. D. Associate Professor of Spanish Department of Modern Foreign Languages North Carolina Central University (USA)

            

            	
              
                
                  Jaime Arocha
                
              

              Landry-Wilfrid Miampika

            

            	
              
                María Ramos Rosado
              

              Catedrática Universidad de Puerto Rico, Recinto Río Piedras (Porto Rico)

            

            	
              
                Luis M. Díaz Soler†
              

              Decano Académico, Centro de Estudios Avanzados de Puerto Rico y El Caribe (Porto Rico)

            

          

        

        	
          
            Point de recherche du GRENAL (Groupe de Recherche et d'Études sur les Noir-e-s d'Amérique Latine)
          

          
            	
              
                Bateaux négriers et caravelles : Quelles mémoires ? Quels problèmes
              

              Pratiques pédagogiques, pratiques filmiques, littéraires et interdiscours : Amérique Latine et Caraïbes. Prolégomènes pour une recherche future

              Victorien Lavou Zoungbo

            

            	
              
                
                  La flibuste en Caraïbes (XVIIe-XIXe siècles) : une violence inaugurale différée dans le champ des études hispaniques et hispano-américaines
                
              

              Victorien Lavou Zoungbo, Gélase Koumba et Marlène Marty

              
                	
                  Présentation générale et présupposés herméneutiques
                

                	
                  Représentation de la flibuste dans Canto de gemido d’Eliseo Altunaga : enjeux identitaire et politique
                

                	
                  Les guerres centraméricaines contre William Walker : discours historiographiques, constructions discursives et politiques
                

                	
                  Clôture provisoire et « effets herméneutiques »
                

              

            

            	
              
                
                  Image de l’être (argentin) et lieux de l’imaginaire (blanco criolla)
                
              

              Points de suspension et points d’interrogation : El Matadero d’Estéban Echeverría Erres d’une recherche à venir

              Victorien Lavou Zoungbo

            

          

        

      

    

  
    
      
        
          Préface à la seconde édition

        

        Victorien Lavou Zoungbo

      

      
        
          
            À André Saint-Lu et Luís M. Díaz Soler

          

          In June, 1514, a certain Pablo de la Rentería who was on business trip to Jamaica stayed a while at Franciscan monastery in New Seville. Whilst there, he underwent a conversion experience. This experience took place almost at the same time as a conversion experience undergone by his partner on their jointly own estate near the recently settled town of Espiritu Santo, Cuba. Pablo de la Rentería remains a somewhat obscure figure. What we know of him is from his partner’s account of their parallel experiences. And there was to be no one, after Columbus himself, who was to be more historically significant in the new area of human affairs that opened with Columbus’s arrival in the Caribbean in the 1492, than De la Renteria’s partner, Bartolomé de Las Casas.
Sylvia Winter, 1984

           Lorsqu’en 1999-2000, alors nouvellement recruté comme Maître de Conférences au Département d’espagnol de l’Université de Perpignan (depuis Via Domitia), je formulai le projet, encouragé en cela par l’accueil universitaire bienveillant de Marges 181 (1997) de coordonner un numéro international, transdisciplinaire et critique sur la « proposition de Las Casas » (el Undécimo Remedio, 1516), j’étais loin de m’imaginer, d’une part, l’intérêt que susciterait un tel projet dans le champ des études hispaniques en France (et ailleurs) et, de l’autre, la réception critique, très positive, qui serait, au final, réservée justement à Marges 212. Un numéro qui rassemblait un nombre conséquent de contributions (articles, réponses à un questionnaire, recensions d’ouvrages critiques concernant la trajectoire de Las Casas, etc.).

           Ce numéro spécial, tout comme Marges 18, fut vite victime de son relatif succès critique : épuisé annoncent les catalogues des Presses Universitaires de Perpignan. N’étant pas dans la tradition du Centre de Recherches Ibériques Latino-Américaines de l’Université de Perpignan (CRILAUP EA 764) de rééditer des numéros épuisés, j’ai dû me résoudre à cette situation, en dépit de constantes demandes amicales, solidaires mais aussi en dépit de la sollicitation des lecteurs intéressés par cette « face cachée » de Las Casas, par la traite et la mise en esclavage des Noir-e-s en Caraïbes/Amériques.

           Plus d’une décennie s’est donc écoulée depuis la première édition de Marges 21 ; les pressions amicales et solidaires se firent une fois encore d’autant plus fortes qu’il y a, pour ainsi dire dans le ici-national, un « nouveau » contexte politique et intellectuel : la reconnaissance officielle du passé colonial et esclavagiste du pays-France, la qualification de la traite et de l’esclavage des Noir-e-s comme un crime contre l’humanité (2005), quelle politique mémorielle (qu’elles mémoires commémorées et à quels fins ?). Cette reconnaissance (pour sûr tardive voire très tardive) répondait à des demandes politiques et citoyennes, longtemps différées, des descendantes et des descendants des colonisés et des entrepris, qu’elles/ils soient issu-e-s des Afriques ou des mal nommés DOM, TOM ; il y a aussi eu, il faut le dire, quelques rares voix (monde associatif, politique et intellectuel) poussant vers une telle reconnaissance au nom d’une nécessaire et légitime prise en compte de toutes les mémoires historiques liées au passé impérial et colonial du pays-France. Et ce d’autant plus qu’il se dessine un consensus pour dire que les conséquences de ce passé pèsent encore lourdement dans les schèmes d’auto-perception et de perception des « traces » de l’Empire français mais aussi dans leur accès à une pleine citoyenneté (absence notoire de représentation politique, déclassement économique constant, cantonnement à des postes subalternes, formations socialement dévaluées, difficile accès à des postes de pouvoir et de discours autorisé, etc.).

           Il y eut aussi, on nous pardonnera les raccourcis, la Conférence Internationale de l’ONU contre les racismes et les discriminations de Durban, en Afrique du sud, en 20013 ; elle titilla les (in) consciences mondialisées, attira l’attention sur les racismes et les sales mémoires que les historiographies nationales tendent à occulter ou, du moins, à mettre sous rature. Nous pouvons donc dire, sans verser dans un excès d’optimisme, que ces « sales mémoires » sont dorénavant l’objet de vifs débats publics contradictoires (presse, télévision, publications, colloques, journées de commémoration des mémoires de la traite et de l’esclavages transatlantiques, programmes d’enseignement scolaires et universitaires, etc.).

           Ces débats reviennent, pas toujours de manière rigoureuse ou sérieuse, sur les contextes historiques, économiques, politiques et imaginaires qui, par exemple, concoururent à la mise en esclavage (comment nommer exactement cette horreur ?) de millions d’hommes et de femmes africain-e-s. Ce sont ces contextes que nous avions, lors de la première édition, souhaité réitérer pour essayer de donner à penser, sans complaisance aucune, la proposition très néfaste que fit Las Casas dans le Onzième « Remède » de son Mémorial de remedios (1516) qu’il transmit au cardinal Cisneros. Il sera amené à formuler d’autres propositions pour essayer de pallier l’extermination des Indiens Arawaks, de coller à la marchandisation de plus en plus effrénée des Noir-e-s (un humain-marchandise qu’on pouvait acheter, céder, revendre, troquer quasiment à l’envi). Ainsi, de vingt esclaves par tête de nouveau colon espagnol dans le « Nouveau Monde », qu’il proposa initialement (1516-1518), il en arriva à proposer 500 voire 600 « piezas de Indias » (1531), selon certains historiens.

           La logique purement marchande de l’entreprise coloniale espagnole l’emportait-elle sur la logique bigarrée (le spirituel chrétien devant régir l’économique) que défendait jusque là Las Casas ? Quoi qu’il en soit, l’importation massive de captifs africains, rendus esclaves, n’a pas, à proprement parler, mis fin à l’« encomienda » ni au « registre des tourments » (É. Glissant) que subissaient les Indiens. Las Casas se serait donc trompé, soulignent certains critiques, dans son usage de la « raison naturelle ».

           De là naîtrait son autre « conversion » (la première ayant été le passage de « Clérigo/sacerdote colono » à « Obispo dominicano ») à la cause des Noir-e-s, à partir de 1546, peu ou prou. Un point qui continue, à tort ou à raison, de générer polémiques et controverses diverses. Ignorait-il le sort fait aux esclaves noir-e-s ? Pourquoi alors a-t-il fini par rendre les Portugais les seuls véritables responsables de la mise en esclavage de « negros » de Guinea o de Congo ? Simulait-il alors de la pitié pour ces mêmes esclaves ? Il semble, par contre, indéniable qu’il n’engagea point les mêmes démarches « politiques » (bien entendu qu’on peut exhiber certains de ses écrits où il se prononce contre la mise en esclavage des Noir-e-s, où il revient contrit et marri sur son « erreur », sa « ceguerra ») en leur faveur qu’au profit des Indiens ; il n’engagea pas non plus (n’est-ce pas trop pour un seul homme confronté aux puissants intereses fácticos de l’Empire et de ses représentants patentés ? Quid de l’epochal view et sa version de « guerre juste » et du « derecho natural » ?) un débat philosophico-théologique (au demeurant fortement marqué, comme lors de la controverse de Valladolid, par un aristotélisme légitimant la supériorité des uns par rapport aux autres, l’esclavage naturel, etc.) visant à établir leur humanité.

           Faut-il pour autant continuer à vouloir brûler Las Casas, même en effigie ? Faut-il, au regard de cette « aberration » qu’il a commise, chercher absolument à le rédimer, en mettant en avant l’inexistence d’une figure similaire à la sienne dans telle ou telle autre colonie européenne ayant été implantée en Caraïbes/Amériques et ayant été tout aussi exécrable, sinon pire (disent-ils/elles des fois), que celle de l’Espagne ? Faut-il exhiber/brandir Las Casas, il en a été ainsi du grand Découvreur en chef devant l’éternel Christophe Colomb (un nom prédestiné car déclinable en langues-Monde... impériales et inscrivant déjà en sa racine un parcours christique dont il ne tira pas forcément tout le profit qu’il était en droit d’attendre), à partir du XIXe siècle, comme l’Esprit même (malheureusement dévoyé par l’appât du gain de certains maladrones) de la grande aventure humaine qu’aurait pu être l’entreprise de la « découverte » ? Le parcours extatique de Las Casas ne plaide-t-il pas en soi contre le malveillant et intéressé, disent-elles/ils, mythe de la légende noire et celui de sa complicité avec l’esclavage des Noir-e-s ? Sont-ce là des questionnements réellement pertinents ? Peut-on multiplier ces questions à propos de Las Casas sans courir le risque de se voir indexer comme un antilascasiste primaire et ignorant ?

           Les débats politiques et universitaires actuels en France, et ailleurs en Amériques/Caraïbes (surtout depuis l’élection de Barack Hussein Obama à la magistrature suprême des États-Unis), les méconnaissances, savamment entretenues et les impatiences critiques qui leur font face conduisent à réinvestir constamment lesdits contextes, à rappeler fermement leur actualité, même transfigurée, dans notre contemporanéité. Contre la vision banalisée et normative de l’esclavage, supposément universel car intrinsèquement naturel chez l’Homme, il convient de mettre l’accent sur les spécificités de la traite et de l’esclavage transatlantiques qui les rend insubstituables... en principe.

           Foin de balivernes et autres bavardages des intellectuelles et intellectuels médiatiques, et pour cause !, de spéculations malveillantes, des injonctions au silence et/ou à la modération, des assignations mémorielles. L’« expérience du gouffre » (É. Glissant) est fille de la modernité impériale (réduite par certains savants au « commerce triangulaire ») ; l’ordre actuel de notre monde en est tributaire. Au même titre que les autres abominations de notre « Tout-Monde », cette « expérience du gouffre » doit être située et appréhendée, en n’oubliant pas les douleurs humaines, encore très vives, dont elle est à la source ; vaines et sujettes à caution sont les démarches visant à relativiser, par de biais divers, traite et esclavage transatlantiques, en mettant plutôt l’accent, comme on l’observe piteusement en pays-France actuellement, sur la supposée « concurrence » victimaire ou mémorielle que se livreraient les toujours mêmes-Autres. De la même façon on peut déplorer l’acharnement de certain-e-s collègues contre les étudiant-e-s qui choisissent de faire leurs thèses sur la traite et l’esclavage des Noir-e-s, leurs inscriptions dans les pratiques discursives hégémoniques d’Amériques/Caraïbes.

           Revenons-y : la traite et l’esclavage transatlantiques ne sont pas plus archaïques qu’ils ne sont le produit de la « modernité » impériale inaugurée par la découverte du « Nouveau Monde » en 1492.

           La nouvelle version, publiée ici dans la Collection Études des Presses Universitaires de Perpignan, ne reconduit cependant pas l’ensemble des textes qui figuraient dans Marges 21 ; nous y accueillons, par contre, de nouvelles contributions (articles, réponse au questionnaire, échange dialogué), une nouvelle rubrique (point sur les recherches du Groupe de Recherche et d’Études sur les Noir-e-s d’Amérique Latine [GRENAL]). Dans les présentations qui accompagnent les titres, c’est le statut professionnel actuel des contributrices et des contributeurs qui a été pris en compte.

           Nous voulons avoir ici une pensée profondément émue pour deux grandes figures de la recherche hispaniste qui nous accompagnèrent naguère et qui nous ont depuis quittés : le professeur André Saint-Lu (France) et le professeur Luis M. Díaz Soler (Porto Rico). Je garde très présente en mémoire la prévention du premier contre la mise en chantier d’une fausse problématique de recherche critique qui tendrait à, je le traduirai, bienveillant professeur, en idiolecte ivoirien, jeter la figure de Las Casas par terre ; je considère aussi comme très précieux les commentaires éclairés qu’il fit sur l’ensemble du numéro de Marges 21 et sur certaines contributions en particulier.

           Au final, une appréciation très positive de sa part et un encouragement à poursuivre sur les chemins de la rigueur scientifique dans certains projets de recherche qui peuvent, si l’on ne fait pas attention, devenir très vite passionnés et/ou passionnels. Mais, n’est-ce pas la brutalité même des faits coloniaux qui font que, même avec la distance longue, ils continuent de générer ce qui semble, à certains yeux, pure passion ou déploiement d’un pathos sous leurre de recherche ? Quoi qu’il en soit, j’espère bien modestement que cette nouvelle version n’aura pas trahi votre mise en garde qui se fondait sur une autorité scientifique de toutes et de tous reconnue, saluée, surtout en matières lascasiennes.

           Je n’ai pas eu le privilège de recueillir les commentaires avisés du professeur Luís M. Díaz Soler. À cause de la bienveillance dont il faisait preuve à l’égard des travaux portant sur la mise en esclavage des Noir-e-s dans le « Nouveau-Monde », et ce malgré sa très grande érudition en la matière, il continue d’être regretté par ses disciples. Son ouvrage pionnier et indispensable, Historia de la esclavitud negra en Puerto Rico (1492-1890) publié en 1953, a permis de combler maintes lacunes et maintes ignorances dans l’île et au-delà. Lorsque je le contactai, encouragé en cela par Dra. Marie Ramos Rosado, pour la première fois par téléphone pour lui proposer de s’associer au projet d’édition critique autour du « Onzième Remède » de Las Casas, je restai estébékoué par sa prévenance et sa douceur.

           Que vos mémoires respectives soient toujours honorées, chers Maîtres, à leur juste valeur. Vous est dédié l’ensemble de cet ouvrage-ci. Je voudrais aussi témoigner ma reconnaissance profonde aux Ekobias et aux Ekobios (auto-dénomination qui n’a pas fini d’en étonner plus d’un-e) du GRENAL-CRILAUP ; nous éprouvons ensemble (en séminaires, lors de nos regroupements au bois-Sacré/CRILAUP ou à la faveur de vos mémoires de Masters et thèses de doctorat, ou de nos entretiens informels), depuis déjà un temps certain, et en dépit des attaques, parfois dures et mesquines, et des moqueries, la « présence-histoire » (V. Lavou Zoungbo) des Noir-e-s en Caraïbes/Amériques ; certaines problématiques qui lui sont liées demeurent encore malheureusement « assaillies » et, peut-être à cause de cela, apparaissent dérangeantes pour un certain ordre établi, qui s’ignore (pour mieux être ?) des agendas de recherche et des programmes d’enseignement universitaires. Ni vous ni moi, et nous en sommes conscient-e-s, ne serons réduit-e-s au tokenism local. Notre engagement éthique nous préserve de cela, les coups, pas toujours bas, qu’on nous inflige, des fois à des divers titres, en disent long aussi de la justesse de cet engagement : rendre dicible et pensable la « présence-histoire » des Noir-e-s en Amériques/Caraïbes et dans notre « Tout-Monde » (É. Glissant).

           Au nom de mes ekobias/os je dis ma reconnaissance sincère au professeur Daniel Meyran, directeur du CRILAUP, pour son soutien indéfectible, sa confiance et ses encouragements à la persévérance, surtout quand le désespoir et de vives inquiétudes des fois m’accablent ; en somme un Hyphen lié à un redoutable et redouté « enracine-errance » multiforme ; je dis ma reconnaissance aussi au professeur Paul Carmignani, directeur des PUP, qui a toujours accueilli favorablement les propositions de publication émanant du GRENAL-CRILAUP. Vous m’avez toujours dissuadé de le faire mais cette fois-ci, et j’y tiens, vous n’y couperez point : merci, mais un bien grand, à madame Roché et à madame Gratecos, pour votre savoir-faire et votre accueil très souvent patient à mon endroit, surtout lorsque je me perds en conjectures, en demandes répétées d’éclaircissement (n’y voyez pas malice !), en demande de rajouts, de retraits, de modifications, de réduction du prix de vente de nos livraisons, etc. Votre accueil témoigne résolument de cette relation qui fraie, on le voudrait un peu plus vite et surtout massive, en (in) consciences en notre local Upévédé. ANANSI...

        

        
          Notes

          1  Victorien Lavou Zoungbo (éd.), Marges 18 : les Noirs et le discours identitaire latino-américain, CRILAUP, Presses Universitaire de Perpignan, 1997.

          2  Victorien Lavou Zoungbo (éd.), Marges 21 : Las Casas face à l’esclavage des Noirs : vision critique du Onzième Remède (1516)/Las Casas frente a la esclavitud de los negros : vísion crítica del Undécimo Remedio (1516), CRILAUP, Presses Universitaires de Perpignan, 2001.

          3  L’Organisation des Nations Unies (ONU) a déclaré 2011 comme Année Internationale des personnes d’ascendance africaine. Adoptée par l’Assemblée générale le 19-03-10. A/RES/64/169.

        

        
          Auteur

          
            Victorien Lavou Zoungbo

            
	Professeur des Universités, Coordinateur du GRENAL-CRILAUP, UPVD

          

        

      

    

  
    
      
        
          
            Présentation générale
          

        

        Victorien Lavou Zoungbo

      

      
        
          By every civilized and peaceful method we must strive for the rights which that world accords to men clinging unwaveringly to those great words which the sons of the Fathers would fain forget : « We hold these truths to be self-evident : That all men are created equal ; that they are endowed by their Creator with certain unalienable rights ; that among these are life, liberty, and the pursuit of hapiness ».
W. E. B. Dubois, The souls of Black Folk (1903)
Mais revenons au « captif », au « razzié », celui qu’on enchaîne et qu’on transborde. Pour lui, tout change. Il était homme, le voilà « Nègre ». Dans le cas de la Traite, tout est bouleversé : l’humain change d’objet et donc de destin possible. Le rapt, la captivité, le transbord et l’univers de la plantation transforment ce captif en hybride entre la chose, l’animal et l’homme. Cet objet qui n’a ni ne peut avoir de définition propre, qui n’autorise ni la pensée réfléchie ni l’identification, ne porte que le nom de sa relation, à savoir « nègre ». L’étant nègre n’a pas d’être, il n’a qu’une histoire.
Jacques Coursil, « La catégorie de la relation », Poétiques d’Édouard Glissant (1998)

           Tirons le conte.

           C’était un continent tout entier réduit en esclavage parce que noir. Faux.

           Une variante donc. Il était une fois, des hommes et des femmes réduits en esclavage parce que Noirs. Deux fois faux.

           Quoi donc ? Il était une fois des « choses » sorties tout droit du cœur des ténèbres et humanisées en « Noirs », en « Nègres » grâce à l’esclavage. Cela s’entend mieux.

           Il fut dit, raconté, débattu, écrit, consigné, accepté : Ils n’ont pas d’âme, ils n’ont pas de gouvernement, pas plus qu’ils n’ont d’Esprit. Ce sont des bêtes, ce ne sont pas nos semblables, seulement des instruments utiles... Absolument, positivement.

           Donc ?
Voués à la servitude.
Vous voulez dire servitude naturelle ou légale ?
Non, TRAITE et ESCLAVAGE.

           À qui la faute ? Un nom, des noms, des responsables.
Cela se pourrait-il seulement ?

           Des faits donc : cargaisons, bétail tout court, miasmes, « Bois-d’ébène », « Piezas de Indias », « nègres » sales, viols, peste, dysenterie, odeurs, puanteurs, gangrène, outrages, morts, reins cassés, rêves fracassés, fouets, corps torturés, brisés, broyés, corps jetés à la mer, défis, résistances, naissances, « migrants-nus », fétiches impuissants, dieux battant en retraite, cultures mêlées, métissées, créolisées dans le ventre du navire... richesses créées.

           Pour les autres. Pour le Maître Blanc. Pour l’Occident. Pour la Civilisation.
Ainsi, étaient-ils des hommes ?
Force nous est de le constater.
Monogénie ou Polygénie ? Continuité ou contiguïté de la race humaine ?
Trêve de discours, de débats, de parlements. Abolissons, Abolissons...

           Génocide à reconnaître donc ?
Non. Il n y a jamais eu de volonté expresse d’extermination. C’était l’ordre des choses. Du passé faisons table rase et fraternisons.
Pardon Seigneur, nous ne le savions pas ! Nous ignorions !
Insensés donc ?

           Non. Seulement des artisans sérieux de la Sacro-Sainte Entreprise Coloniale. Travaillant à la modernité européenne, à la supériorité occidentale. Faisant œuvre de Civilisation et de Rédemption...

           Qui parle(nt) ? On dit quoi ?

           Le Groupe de Recherches et d’Études sur les Noirs d’Amérique Latine (GRENAL), à travers Marges 21, a voulu remonter le conte dit, afin d’en démêler les fils. Ce faisant nous courions un grand risque. En effet, la question de la ( ?) responsabilité de Las Casas dans l’esclavage des Noirs est source de polémiques. Ces quelques remarques qui accompagnaient l’acceptation de certains collègues participant (ou qui allaient le faire) à ce numéro en témoigneraient assez :

           Pr. André Saint-Lu † : « Puisque vous m’accordez quelque crédit en matière lascasienne, laissez-moi vous avertir que tout ce qui, dans le recueil que vous mettez en chantier, s’éloignerait substantiellement des faits rassemblés dans les pages que je vous transmets (et que j’avais rédigées après avoir pris l’avis des "lascasistes" français les plus autorisés), constituerait, volontairement ou non, et que ce fût de bonne ou de mauvaise foi, une très grave violation de la vérité historique ».

          
             
            M. Fernando Retamar : « 
            
              Déjeme adelantarle que la acusación a Las Casas es sumamente injusta, y fue urdida por los peores reaccionarios. Fernando Ortiz, el gran estudioso de nuestras raíces africanas, asumió ardorosamente la defensa de Las Casas, y dejó la cuestión aclarada hace muchas décadas
            
             ».
          

          
             
            M. Juán Duran Luzio : « 
            
              He recibido su invitación para participar con un artículo en el volumen dedicado a Bartolomé de Las Casas y su participación en el affaire de los esclavos negros en el Nuevo Mundo. Me interesa señalar que Bartolomé de Las Casas no es el iniciador del movimiento esclavista en América : antes de su propuesta de 1516 hay ya tránsito de esclavos negros hacia las Antillas, como consta en documentos impresos varios
            
             ».
          

           Pr. Michèle Guicharnaud-Tollis : « La promotion de l’introduction des esclaves (africains ou blancs) que Las Casas a préconisé en 1516, ce que Soberano y Sanz a appelé une aberration, entre dans la logique d’un homme et d’une époque ».

           Pr. Alain Milhou : « Je vous propose un texte général de mise en perspective historique et théologico-juridique sur "L’Église ibérique et l’esclavage des Noirs (XVe-XVIIe siècles)". Je crois qu’il est indispensable qu’il y ait ce type d’étude dans le volume que vous projetez afin de ne pas faire de contre-sens anachronique sur la proposition du clerc (il n’était pas encore dominicain) Bartolomé de Las Casas en 1516 ».

           D’une manière générale, lorsqu’il s’agit de Las Casas (l’homme et ses ouvres) on a toujours l’impression d’assister à une polarisation des opinions, à un balancement entre l’hagiographie ou le dithyrambe (même nuancé par ce que l’on considère comme des manquements lamentables mais justifiables de Las Casas) et la vindicte ou le vituperio (pour reprendre le terme à F. Ortiz).

           Heureusement d’autres analystes, d’autres voix se tiennent à égale distance des deux positions précédemment évoquées. Pour le Groupe de Recherches et d’Études sur les Noirs d’Amérique Latine (GRENAL), l’invitation envoyée le souligne assez, il ne s’agissait pas de se servir de la onzième proposition (« undécimo remedio », 1516), pour attaquer ou salir bassement la mémoire de Las Casas, en offrant un espace-exutoire au déploiement de contre-vérités. Ainsi que M. André Saint-Lu nous l’avait naguère gentiment fait remarquer il s’agirait alors d’une pseudo ou d’une fausse recherche.

           La qualité et le sérieux des contributions (articles, interviewes, notes de synthèse) réunies dans ce volume plaident assez en faveur de la démarche du GRENAL. Elle ne visait pas à remettre Las Casas sur la sellette (au nom de quoi ? À partir de quelle légitimité ?) mais à essayer d’éclairer le plus largement possible une problématique qui agite encore les milieux académiques, universitaires et politiques.

           Nous avions donc souhaité aboutir à une confrontation entre des chercheurs de formations diverses (historiens, anthropologues, sociologues, littéraires, civilisationnistes, philosophes, etc.) et d’horizons divers (Afrique, Europe, Amériques, Caraïbes, etc.,). Car, on en conviendra parfaitement, même si nous croyons et témoignons tous du bien fondé du Logos, il n’en demeure pas moins que nous fonctionnons dans, ce qu’il est convenu d’appeler, des « traditions universitaires » différentes.

           Cela veut dire que nous avons affaire, pour des raisons longues à évoquer ici, à des problématiques plus ou moins imposées et voire même légitimées tandis que d’autres sont occultées, rendues impensables. Cela veut dire aussi qu’il y a des approches théoriques ou critiques plus ou moins autorisées, un consensus plus ou moins établi sur telle ou telle question, des références obligées, une certaine perception du rapport entre le sujet observant et l’objet analysé, etc. Finalement, cela implique certains présupposés éthiques, idéologiques ou politiques : ce qui est chic et ce qui est tenu pour vulgaire, etc.

           La confrontation est indirecte, elle se fait par le biais des articles ici publiés. L’idéal serait que ce numéro spécial de Marges donnât lieu à une autre confrontation, cette fois-ci plus directe lors d’un congrès, d’un colloque ou d’une table ronde. Nous essaierons de faire en sorte qu’elle se matérialise.

           Par ailleurs, la démarche du GRENAL visait aussi, on nous le pardonnera certainement, à « affranchir » Las Casas de la « main-mise » des historiens et des « civilisationnistes », du monopole de la discipline histoire (et ses ramifications). Car, il faut reconnaître que la trajectoire individuelle du dominicain ainsi que ses œuvres, du fait de leurs multiples implications, maintes fois signalées (colonialisme, humanisme, droit des peuples, défense des opprimés, tolérance, messianisme, désobéissance, réformisme, moralisme, utopie politique, figurations ou refigurations symboliques, etc.) ont été investis (et continuent de l’être) par des discours autres que ceux dits historiques.

           C’est la raison pour laquelle il nous a semblé judicieux et voire même indispensable de prendre en compte les lectures ou les « représentations » que ces discours donnent de Las Casas, de ses idées, de ses propositions, etc. Bien entendu, cela pourrait paraître iconoclaste et peut-être davantage encore éclectique.

           N’est-ce pas là, en effet, l’argument d’autorité que l’on oppose souvent à toute démarche visant à une recherche transdisciplinaire ? Le débat est ouvert en permanence ; il nous renvoie, en réalité, à l’idée que nous avons de nos disciplines respectives et à ce que nous considérons comme leurs frontières et prérogatives propres.

           Nous sommes, pour notre part, convaincus de la richesse d’une démarche réellement transdisciplinaire. Elle a au moins le mérite d’éviter un cloisonnement par trop rigide et néfaste pour la recherche. C’est fort justement que Serge Gruzinski met en garde contre la tentation disciplinaire et, au reste, autoritaire :

          
            ... Il faudrait livrer nos outils d’historien à une critique sévère et réexaminer les catégories canoniques qui organisent, conditionnent et souvent cloisonnent nos recherches : économie, société, civilisation, art, culture... (La pensée métisse, 1999, p. 49).

          

           Qu’il nous soit permis d’en savoir gré très sincèrement à tous ceux et celles qui ont cautionné ce projet et tout particulièrement à celles et ceux qui ont participé à ce volume. Cela aura permis, à n’en pas douter, un meilleur éclairage des contextes (religieux, théologique, juridique, politique, idéologique, sociohistorique, etc.) qui informent la onzième proposition de Las Casas (1516).

           Cela aura aussi permis de montrer qu’il n’est pas légitime de vouloir circonscrire Las Casas à une époque donnée, certains contextes dont il a été question lui survivent, en effet, encore. Mieux, l’œuvre et la trajectoire de Las Casas, outre le fait qu’elles appellent des comparaisons ou des mises en perspective saisissantes1, sont régulièrement réappropriées, réinvesties à partir de positions d’énonciation distinctes et donc, on peut le parier, à partir d’intérêts contradictoires.

           Les démarches analytiques adoptées et les sources examinées sont le fruit d’un libre choix. De sorte que les conclusions tirées ou lectures proposées n’engagent, en principe, que la responsabilité de chaque participant. Quoi qu’il en soit, en tant que coordonnateur du GRENAL nous souhaiterions témoigner à chacun d’eux notre sincère reconnaissance. Nous espérons pouvoir toujours compter sur leur contribution dans le projet d’écriture critique du GRENAL.

           Nous voulons aussi témoigner notre reconnaissance profonde au Pr. Daniel Meyran, directeur du CRILAUP, pour son appui infaillible, pour sa présence bienveillante et discrète dans les moments de doute et de découragement fatalement inhérents à la trajectoire des « jeunes chercheurs ». Plus qu’un patron de laboratoire il est, pour nous en tous les cas, avant tout un asesor cómplice.

           Que soient remerciés nos étudiants, nos amis et nos collègues dont l’écoute bienveillante, les remarques, les critiques franches et les suggestions nous ont permis de mieux définir ce projet (et de croire en sa justesse) qui connaît aujourd’hui un aboutissement partiel. Nous pensons en particulier à : Michèle Soriano, Mathilda Ida Lavou « caïlcédrat de toutes les couleurs », Sol Villacèque, Jeanne Raimond, María Amoretti, Michael Aronna, María Nieve Araujo, Peter Gaines, Sébastien Lefevre, Agnès Soler, Salido Brigitte, Yolande Eulogia Llorente, Narcisse Komas, Ahmed Ben Naoum, Orla Smith, Clément Akassi Animan « woyo », Wilfrid Miampika, Muriel Altunaga, Patrice Kossigan, Monique Carcaud-Macaire, Gil Perez, Chantal Kwevi Alela, Luz Palomera, Evelyne Mboka, François Martinez, Amandine Semat, Amelia Royo, Philippe Schaffhauser, Francis Suréda, Joël Delhom, Maya García, Jaime Arocha, Sara Luján, Adriano Mixinge, Landry Ogula, Patricia Bohollo, Elizabeth Araisa, Valentine Yapopa, Eva Bueno, Danielle Ada Ondo, Beba Gaines, Aiko Koudou le monument2, Eduviges Font Qiñones, Didier Firmin Ozzengué, Jacob Bomba, Rémi « Berger » Totoro zô, Sonia Jones, John Beverley, Manuel Alvarado, Sosthène Onomo Abena, le roublard...

           Que Monsieur Lerouge et Madame Catherine Castel soient également remerciés pour leur patience mais surtout pour leur souci inégalé d’efficacité et du travail bien fait.

           Nous dédions volontiers ce volume à tous ceux et celles qui travaillent à rendre réellement pensable ce qui, de notre point de vue, continue d’être abusivement désigné par « la ciudad letrada » comme « el problema negro en América Latina ». Nous sommes persuadés, suivant en cela Gastón Baquero, qu’il va falloir inverser la donne en osant dire « América Latina, problema del Negro ».

           Un tel renversement nous appert comme l’une des conditions sine qua non pour sortir des discours convenus souvent marqués au coin de l’ambiguïté ou d’un paternalisme bon teint et, enfin, poser dans d’autres termes la « présence-histoire » de Noir-e dans les Amériques.

           Cric, Crac... Bois Sec... Mbayé... ééééééééé, Mbayé... ééééééééé. Cric, Crac. Cadabrac... Place aux conteurs-critiques, place aux tisserands de la parole.

        

        
          Notes

          1 Certains articles publiés ici le soulignent amplement. On consultera aussi avec beaucoup d’intérêt le livre de Juan Durán Luzio, Bartolomé de Las Casas ante la conquista de América. Las voces del historiador, Editorial de la Universidad Nacional, Heredia, Costa Rica, 1992. En particulier le chapitre I « Bartolomé de Las Casas y Tomás Moro. Páginas coincidentes en el umbral del Nuevo Mundo ».

          2 Aujourd’hui décédé. Qu’il repose en paix.

        

        
          Auteur

          
            Victorien Lavou Zoungbo

            Professeur, Coordinateur du GRENAL-CRILAUP, UPVD

          

        

      

    

  
    
      
        
          Articles

        

      

    

  
    
      
        
          
            Bartolomé de Las Casas et la traite des nègres1
          

        

        André Saint-Lu

      

      
        
           Selon une légende encore répandue, Las Casas aurait été l’instaurateur de l’esclavage des Noirs au Nouveau Monde. En réalité, cette pratique était depuis longtemps établie à l’époque où le défenseur des Indiens commença à proposer l’envoi de quelques Noirs, déjà esclaves, pour remplacer les naturels moins résistants, dans les travaux les plus pénibles. Lorsqu’il prit connaissance, par la suite, de l’inhumanité de ce « remède », il se repentit amèrement et fut le premier à dénoncer l’esclavage des Africains exactement au même titre et avec la même vigueur que celui des Amérindiens.

           En cette année 1992 où la célébration du cinquième centenaire de la découverte de l’Amérique, significativement rebaptisée Rencontre des deux Mondes, attire de plus en plus l’attention sur les graves problèmes humains résultant de l’exploitation, immédiate et généralisée, des peuples conquis par leurs conquérants, il n’est sans doute pas inutile de procéder à une opération de salubrité historique à propos d’une des erreurs les plus pernicieuses dont pâtissent depuis longtemps la personne et l’action de Bartolomé de Las Casas, le célèbre avocat des Indiens et...











images/cover.jpg
VicToriEN Lavou ZouNGBO (EDITEUR)

BARTOLOME DE LAS CASAS

face 4 l'esclavage des Noir-e-s en Amériques/Caraibes
Laberration du Onzi¢éme Reméde (1516)

. Collection Erudes

niversitaires de Perpignan






images/logos/openedition-books_300dpi.png
OpenEdit

© books












