
[image: Couverture : Alain Bauer, Roger Dachez, Le livre de la Franc-maçonnerie, Que sais-je ? / Humensis]


 [image: Page de titre : Alain Bauer, Roger Dachez, Le livre de la Franc-maçonnerie, Que sais-je ? / Humensis]

[image: ]
Jacques André (dir.), La Vie sexuelle
Jean Baubérot, Yves Bruley, Éric Smilevitch et Dominique Sourdel, Histoire des religions
Éric Cobast, Toute la culture générale
Michel Fayol et Michèle Kail, Apprendre à apprendre
Olivier Houdé, Comment raisonne notre cerveau
ISBN 978-2-7154-0076-4
Dépôt légal – 1re édition : 2019, septembre
Histoire de la franc-maçonnerie française, 6e édition : 2015, avril
Le Rite français, 1re édition : 2012, août
Les Rites maçonniques égyptiens, 1re édition : 2012, janvier
Le Rite écossais ancien et accepté, 1re édition : 2012, janvier
Le Rite écossais rectifié, 1re édition : 2010, septembre
Les Rites maçonniques anglo-saxons, 1re édition : 2011, mai
© Que sais-je ? / Humensis, 2019
170 bis, boulevard du Montparnasse, 75014 Paris
Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo.
PRÉFACE
La complexité du phénomène maçonnique, sa déjà longue histoire – plus de trois siècles à travers le monde entier – se redouble, en France, des clivages idéologiques et religieux qui ont marqué le destin du pays depuis la fin du XIXe siècle. D’où une lecture parfois difficile pour le grand public et la facilité avec laquelle les légendes urbaines et les mythes complotistes les plus fous, si souvent répandus à son sujet, prospèrent et se multiplient.
Pendant longtemps, une approche académique, distanciée et objective de l’univers maçonnique n’a pas été envisageable dans notre pays. Cependant, depuis une bonne vingtaine d’années, les choses changent lentement.
Il est désormais possible – et les premiers volumes publiés dans ce domaine au sein de la collection « Que sais-je ? » y ont grandement contribué – de décrire avec nuance les méandres parfois inextricables qui ont façonné son développement, d’en préciser les sources authentiques – bien plus diverses qu’on ne l’imagine parfois – et enfin d’exposer de manière dépassionnée son projet intellectuel et moral.
Quelques-uns des volumes majeurs de cette collection, consacrés à la franc-maçonnerie, sont réunis ici, dûment révisés et mis à jour. Explorant à la fois la dimension historique et les pratiques liées aux principaux Rites de la maçonnerie, non seulement en France mais aussi dans les îles Britanniques où elle a pris naissance, ils s’efforcent de donner du monde maçonnique français un portrait à la fois impartial, assez exhaustif et aussi précis que possible.
Comme l’a rappelé la prestigieuse exposition qui lui a été consacrée à la Bibliothèque nationale de France, à l’occasion de son tricentenaire (2017), la franc-maçonnerie doit définitivement être considérée comme un des lieux importants de l’histoire culturelle de l’Europe. C’est bien cette contribution originale et féconde qu’entend retracer cet ouvrage.

Alain BAUER
Roger DACHEZ

PRINCIPALES ABRÉVIATIONS
Par simplification, nous n’avons pas retenu l’usage habituel des abréviations suivies des ∴ traditionnels comme V∴M∴ pour Vénérable Maître mais sans point intercalaire tels que VM. D’autres abréviations sont signalées au fil du texte.
	DH
	L’Ordre maçonnique mixte international « le Droit Humain »

	FM
	Franc-Maçon ou Franc-Maçonnerie

	GADLU
	Grand Architecte de l’Univers

	GLDF
	Grande Loge de France

	GLFF
	Grande Loge Féminine de France

	GLGE
	Grande Loge Générale Écossaise

	GLNF
	Grande Loge Nationale Française

	GODF ou GO
	Grand Orient de France

	MS
	Manuscrit

	RE
	Rite Écossais

	REAA
	Rite Écossais Ancien et Accepté

	RER
	Rite Écossais Rectifié

	SC
	Suprême Conseil

	SCDF
	Suprême Conseil de France

	TPSGC ou GC
	Très Puissant Souverain Grand Commandeur ou Grand Commandeur en abrégé

	VLS
	Volume de la Loi Sacrée.







Livre premier
HISTOIRE DE LA FRANC-MAÇONNERIE FRANÇAISE
par Roger Dachez

Introduction
« Pour le public un Franc-Maçon
Sera toujours un vrai problême,
Qu’il ne sauroit résoudre à fond,
Qu’en devenant maçon lui-même1. »


Société de pensée, ordre initiatique, association philosophique, communauté fraternelle ou simple réseau politique, la franc-maçonnerie demeure pour beaucoup, surtout en France, environnée d’ombres et de fantasmes.
En raison même de sa nature, difficile à cerner, et de ses origines en partie obscures, elle a suscité depuis longtemps une littérature abondante, mais de valeur très inégale.
Position et problèmes de l’histoire maçonnique en France
L’histoire de la franc-maçonnerie soulève a priori des difficultés nombreuses, en raison de sa longue exclusion du champ de l’histoire universitaire classique et du caractère volontiers très fautif de nombreux livres de « référence » écrits au XIXe siècle.
Pour ne citer que quelques exemples parmi les plus fameux, si les ouvrages du fondateur de l’historiographie maçonnique française, Claude Antoine Thory (1757-1827), comme l’Histoire de la fondation du Grand Orient de France (1812) et les Acta latomorum (1815), ne méritent peut-être pas toujours le mépris dont les couvrent certains, il est vrai que le souci de vérifier les sources et de contrôler les hypothèses n’y domine manifestement pas et que presque tout y est douteux. Une trentaine d’années plus tard, inaugurant une longue tradition de recopiages minutieux et d’enrichissements aventureux, F.-T. Bègue-Clavel (1798-1852), dans son Histoire pittoresque de la franc-maçonnerie (1843), justement intitulée, contribua puissamment, notamment à travers ses trop célèbres – mais souvent belles – gravures, à fixer la « vulgate » d’une histoire maçonnique parfois très fantaisiste, dont certaines fables connurent pourtant un grand destin jusqu’à nos jours. Il faudra attendre 1865 pour qu’avec un auteur comme Achille Godefroy Jouaust (1825-1889), produisant une très honnête Histoire du Grand Orient de France, commencent à paraître des ouvrages plus dignes d’intérêt. Dans ce sillage, au siècle suivant, il faut encore mentionner Albert Lantoine (1869-1949), dont l’Histoire de la franc-maçonnerie française, publiée en trois volumes de 1925 à 1935, quoique non exempte de reproche, occupa longtemps une place de choix.
Outre ces difficultés méthodologiques générales qui ont longtemps retardé sa constitution en un domaine d’étude reconnu, l’histoire maçonnique nécessite, en France, une distanciation particulière de l’historien, du fait de l’implication fort ancienne de l’institution maçonnique dans la vie intellectuelle et sociale du pays. À plus d’un titre, l’histoire de la franc-maçonnerie française est le reflet, dans un milieu très spécifique, discret sinon secret, de quelques problèmes fondamentaux de la société française depuis trois siècles.
Il est remarquable d’observer que, jusqu’à une date récente dans notre pays, l’historiographie maçonnique s’est partagée presque exclusivement entre des auteurs nettement hostiles – pour des raisons habituellement politiques ou religieuses – à la maçonnerie, et d’autres résolument favorables – et souvent maçons eux-mêmes. Il en est résulté au moins deux conséquences fâcheuses : la première est la qualité très inégale des ouvrages produits sur ce sujet ; la seconde est qu’un esprit polémique les ayant le plus souvent inspirés les auteurs ont plus ou moins consciemment et délibérément choisi de privilégier, dans un vaste panorama historique, les scènes, les personnages ou les événements qui convenaient le mieux à leur dessein. Pour toutes ces raisons, l’histoire maçonnique est parfois devenue le champ clos de débats idéologiques où des doctrines s’avançaient masquées et s’affrontaient à coups de récits historiques tronqués, falsifiés ou reconstruits.
Un exemple typique en est fourni par l’implication supposée de la franc-maçonnerie dans la préparation et le déclenchement de la Révolution française. Ainsi, dans le premier quart du XXe siècle, tout en prétendant à la même rigueur historique, des auteurs comme l’historien royaliste Gustave Bord (1852-1917) et l’universitaire maçon Gaston Martin (1886-1960) parvenaient l’un et l’autre presque aux mêmes conclusions, mais pour des raisons exactement inverses : le premier parce qu’il entendait stigmatiser le rôle social destructeur de la maçonnerie dans la seconde moitié du XVIIIe siècle2 – en accord avec les théoriciens de l’Action française dont il était proche –, le second parce qu’il voulait mettre en relief son action émancipatrice à la fin de l’Ancien Régime, dans le sillage des Lumières3 – ce que la maçonnerie revendiquait elle-même hautement, mais seulement depuis la fin du XIXe siècle. Le lieu n’est pas ici d’aborder dans le détail les faits qui seront exposés plus loin, mais d’indiquer simplement qu’en s’affranchissant de ces querelles doctrinales la recherche historique moderne, se fondant sur une documentation sensiblement identique et ne trouvant à l’appui de leur thèse qu’un dossier presque vide, a renvoyé dos à dos les deux historiens quelque peu égarés.
D’une manière à la fois paradoxale et surtout douloureuse, le profond traumatisme éprouvé par la maçonnerie française en raison des persécutions subies lors de la dernière guerre a eu, parmi d’autres effets, des conséquences sensibles sur les perspectives et les tendances de l’historiographie maçonnique. En opérant un difficile mais profond retour sur elle-même et en procédant, à partir des années 1950, à une certaine révision de ses rapports avec la société civile et plus précisément avec l’ordre politique, à mesure aussi que s’apaisait – sans pour autant se résoudre au fond – le conflit qui l’avait opposée à l’Église catholique, la maçonnerie française est devenue peu à peu un objet historique susceptible d’une étude cohérente, sérieuse et « dépassionnée ». Un domaine nouveau pouvait ainsi s’ouvrir aux historiens de métier. Il a pourtant fallu attendre les années 1970 pour que soient enfin produites les premières synthèses relevant d’une authentique histoire critique, au premier rang desquelles il faut citer les trois volumes de la toujours limpide et irréprochable Histoire de la franc-maçonnerie française (1974) de Pierre Chevallier. Depuis lors, fort heureusement, hormis dans de rares cas, cette orientation nouvelle et féconde n’a plus été abandonnée.
Plus récemment, quelques revues sont venues prolonger et illustrer ce travail. Nous nous bornerons à mentionner les Chroniques d’histoire maçonnique, publiées par l’Institut d’études et de recherches maçonniques (IDERM) du Grand Orient de France, et la revue d’études Renaissance traditionnelle, fondée en 1970 par le grand érudit maçonnique René Désaguliers (1921-1992) et considérée aujourd’hui par beaucoup comme la plus brillante revue dans son domaine en langue française, à l’égal de la revue britannique Ars Quatuor Coronatorum qui sera évoquée plus loin.

De l’école authentique à la maçonnologie
Alors même que, dans le champ de l’histoire générale, la conception positiviste fondée sur la recherche des documents s’est rapidement imposée à la fin du XIXe siècle, elle est longtemps demeurée sans influence notable, du moins en France, sur l’historiographie maçonnique, pour les raisons que nous venons de mentionner.
C’est d’Angleterre que jaillit l’impulsion qui devait donner naissance à la désormais classique école authentique de l’histoire maçonnique. Constituée dans un milieu d’érudits maçonniques autour de la plus ancienne loge de recherches du monde, Quatuor Coronati 2076, à Londres, elle inspira l’œuvre d’un de ses membres les plus éminents, l’imposante History of Freemasonry de Robert F. Gould (1836-1915), dont la première édition, parue en 1885-1887, connut de nombreux tirages et fut suivie de deux autres éditions jusqu’en 1951, rencontrant toujours un légitime succès. Dans le même esprit, les travaux annuels de cette loge à présent plus que centenaire, Ars Quatuor Coronatorum, constituent aujourd’hui un thésaurus de l’érudition historique dans le domaine maçonnique, où les chercheurs ne se lassent pas de puiser.
Finalement convertie aux principes et aux méthodes de l’érudition classique, l’historiographie maçonnique a pu sortir de l’ombre. Il y subsiste cependant bien des problèmes et des énigmes non résolues, non seulement à cause des lacunes inévitables de la documentation, mais plus fondamentalement en raison de la complexité même du phénomène maçonnique, qui emprunte à des domaines aussi variés que l’histoire des idées philosophiques ou religieuses, l’histoire économique, l’histoire politique et sociale. Au cours des trente dernières années, c’est néanmoins cette approche qui l’a constituée en discipline autonome, dans le cadre d’une vision plus large de tout un univers culturel et intellectuel : la maçonnologie. Aboutissement d’un long cheminement, ce champ d’études ne se limite plus à une perspective purement historique, mais envisage la maçonnerie dans toutes ses dimensions et tente même de décrire son actualité sans s’y impliquer, s’efforçant ainsi d’en dégager les fondements anthropologiques et d’en caractériser les invariants.

Les sources de l’historiographie maçonnique française
Le champ documentaire offert à l’historien de la maçonnerie française est très étendu. À l’image d’une institution aux multiples facettes, ce domaine comprend, outre les sources primaires que sont les documents maçonniques eux-mêmes (manuscrits, diplômes, gravures, imprimés divers), la littérature, la musique, la peinture, la sculpture et divers beaux-arts (faïence, soierie, ébénisterie, etc.). Phénomène culturel par excellence, la maçonnerie, autour d’un rituel et de quelques symboles, a en effet suscité très tôt l’émergence de tout un monde d’objets.
Certains sont liés à son activité même et rendent compte de sa vie interne : les tabliers maçonniques, exploitant toutes les ressources et les luxuriances – voire les extravagances – d’un artisanat alors très en vogue ; les bijoux qui en sont l’indispensable ornement – selon les époques et les lieux, tantôt précieux, tantôt simples mais pourtant expressifs ; les tableaux de loge, où s’exprime l’ingéniosité d’artistes anonymes – parfois talentueux, parfois naïfs ; la vaisselle, indissociable du banquet, lieu majeur de la sociabilité maçonnique ; les meubles – tables, sièges, armoires, coffres – ou encore les médailles et les jetons servant à la vie des loges, sont ainsi des témoignages précieux – et souvent aussi de troublantes énigmes – que l’historien doit exploiter et décrypter pour restituer un visage vivant de l’institution. Il faut y ajouter les objets de la vie quotidienne que des maçons ont inspirés de leurs symboles : ainsi sont nés, pour ne citer que quelques exemples, des montres et des horloges maçonniques, des pipes et des tabatières, des trumeaux maçonniques et d’admirables sujets en faïence.
De remarquables expositions, dans les années récentes, ont permis d’en révéler l’incroyable richesse. Les catalogues établis en ces occasions sont de véritables instruments de travail pour l’historien, et tout laisse à penser que le recensement de ce patrimoine considérable est loin d’être terminé. Il faut ici mentionner l’important travail de mise en valeur effectué dans le cadre de quelques collections mises à la disposition du public et des chercheurs, et notamment celle du musée de la Franc-maçonnerie situé à Paris, dans l’hôtel du Grand Orient de France.
Il reste que, parmi les sources de l’historiographie maçonnique française, les manuscrits forment la plus importante. Au nombre des fonds les plus riches, il faut en premier lieu citer celui du cabinet des manuscrits de la Bibliothèque nationale de France, comptant plusieurs milliers de pièces, et celui de la bibliothèque municipale de Lyon (en particulier le fonds Willermoz). En dehors des pièces assez nombreuses figurant encore dans des collections particulières, beaucoup de documents d’intérêt demeurent dans les bibliothèques publiques et dans les archives départementales. L’inventaire n’en est sans doute pas achevé, en dépit de quelques travaux méritoires4, et leur exploitation exhaustive nécessitera sans aucun doute encore de nombreuses années.
Le pillage systématique opéré pendant la dernière guerre par les occupants avait fait disparaître de nombreux fonds appartenant à des loges. Les péripéties de la guerre avaient finalement fait aboutir des milliers de documents dans des archives conservées à Moscou. En 2001, le gouvernement russe, à l’initiative des autorités françaises, a restitué aux obédiences la totalité de ces archives. Leur dépouillement, qui ne fait que commencer, a déjà révélé quelques perles qui relancent pour longtemps sans doute l’intérêt de la recherche.
Mentionnons enfin les allusions maçonniques observées chez les peintres ou les dessinateurs, notamment au XVIIIe siècle. Au même titre que les « chinoiseries » quelques décennies plus tôt, les allusions maçonniques sont le plus souvent des fantaisies d’artistes traduisant « l’air du temps ». Propres à égarer l’historien, elles qualifient parfois de manière arbitraire des œuvres dont on cherche vainement le caractère maçonnique.
Ces références plaisantes ont surtout l’intérêt de montrer la curiosité que n’a cessé de susciter la maçonnerie, tout au long de son histoire, et l’attrait qu’elle a toujours exercé sur des esprits tentés par ses mystères ou simplement curieux.



1. [Abbé Pérau], Le Secret des francs-maçons, Paris, 1744.
2. La Franc-maçonnerie en France des origines à 1815, vol. I (seul paru) : Les Ouvriers de l’idée révolutionnaire (1688-1771), Paris, 1908.
3. La Franc-maçonnerie française et la préparation de la Révolution, Paris, 1926. Cf. également son Manuel d’histoire de la franc-maçonnerie française, Paris, 1929.
4. Cf. notamment J. Léglise, Catalogue des manuscrits maçonniques des bibliothèques publiques de France, Paris, 1984-1988, 2 vol.
CHAPITRE PREMIER

Les origines britanniques


Aucun récit historique concernant la maçonnerie ne peut commencer en France. La première maçonnerie française, apparue dans le premier tiers du XVIIIe siècle, s’est voulue l’héritière directe d’une tradition déjà ancienne, née en Grande-Bretagne.


Mythes et réalités de la maçonnerie de métier au Moyen Âge (XIIIe-XVe siècle)


La vie des chantiers médiévaux

Sans remonter à l’ancienne Égypte – qui pourtant inspirera une partie de la maçonnerie au début du XIXe siècle –, on sait que dans la Rome antique, déjà, les artisans, et notamment les charpentiers, maçons et tailleurs de pierres, se rassemblaient au sein des collegia fabrorum, sortes de corporations mi-professionnelles, mi-religieuses qui les représentaient auprès de César et assuraient l’entraide mutuelle. Les annales ne nous ont en réalité laissé que fort peu de renseignements sur leur fonctionnement, mais après l’effondrement de l’Empire, tandis que pour plusieurs siècles, dans les décombres des invasions barbares, l’Europe régressait en attendant des jours meilleurs, rien ne permet de supposer que ces collegia se soient perpétués d’une façon quelconque, ni même qu’ils aient laissé dans quelque mémoire des souvenirs précis.

C’est donc, selon toute vraisemblance, une structure nouvelle et pour tout dire une tradition originale qui surgissent lorsque, entre le VIIIe et le Xe siècle, l’Europe se reconstruit politiquement et surtout se met de nouveau à édifier, élevant notamment des édifices religieux toujours plus ambitieux jusqu’à se couvrir « d’une blanche robe d’églises ». En France, comme en Angleterre et en Allemagne, vont ainsi apparaître et s’établir pendant plusieurs siècles d’innombrables chantiers de bâtisseurs.

Chacun d’entre eux est une aventure qui peut durer des dizaines d’années. Tout un monde se structure autour de cet édifice, et plusieurs générations d’hommes s’y succèdent. Encadrés par des clercs qui possèdent la science et la connaissance de l’architecture et qui sont le plus souvent les maîtres d’ouvrage, les ouvriers travaillent et se regroupent dans leurs loges.




Rôle et organisation des loges dans l’Angleterre du Moyen Âge

Nous rencontrons ici l’un des premiers pièges de l’histoire maçonnique : le mot loge lui-même. Le risque est grand en effet – et les francs-maçons ne l’ont pas évité – de le comprendre comme on le fait depuis le début du XVIIIe siècle et d’y projeter, très naturellement, un contenu sensiblement identique.

À cette époque, la loge est avant tout une bâtisse adossée à l’édifice en construction, un lieu couvert où les ouvriers se réunissent pour se reposer, se restaurer, ranger leurs outils, parler des problèmes du chantier et préparer le travail du lendemain. C’est là aussi sans doute que les plus anciens, les compagnons, enseignent aux plus jeunes, les apprentis, les arcanes du métier : ces hommes ne savent ni lire ni écrire, mais possèdent une expérience et une connaissance intuitive de leur art qui constituent un vrai secret, notamment pour les plus habiles d’entre eux, les tailleurs de pierre que l’on appelle, en Angleterre, freemasons.

La loge est liée au chantier : elle naît et disparaît avec lui. Pour certains cependant, à une époque où l’espérance de vie était courte et le travail dangereux, cette loge résumait toute une existence passée à édifier une cathédrale dont ils n’avaient pas vu poser la première pierre et dont ils ne verraient pas l’achèvement. Une autre perception du temps en découlait, et la loge, comme le Métier lui-même, pouvait sembler immuable.

C’est du reste ce que l’on enseignait aux nouveaux, dans une société et en un temps où tout acte de la vie était plus ou moins ritualisé et prenait une signification religieuse. Certains soirs, dans la loge, on intégrait solennellement au chantier un jeune maçon, et on lui lisait un document qui justifiait tout son travail : les Anciens Devoirs.





Sources et fonction des Anciens Devoirs (Old Charges)


Il convient en effet de s’arrêter sur ces textes qui occuperont dans la tradition maçonnique anglaise – et dans l’imaginaire maçonnique de nos jours encore – une place considérable.

La version la plus ancienne connue à ce jour est le poème Regius, datant de 1390 environ, actuellement conservé au British Museum de Londres ; puis on trouve le manuscrit Cooke, écrit vers 1425 : tous deux paraissent remonter à un original commun du milieu du XIVe siècle, aujourd’hui perdu. À partir de la fin du XVIe, et plus encore au XVIIe siècle, les versions se multiplient, et plus d’une centaine de documents sont connus aujourd’hui, dont certains furent imprimés au début du XVIIIe siècle, en même temps que naissait la franc-maçonnerie moderne.

Tous ces textes reposent sur une structure commune et comportent :


	– une Histoire du métier, fabuleuse et légendaire, peu soucieuse de chronologie et de vraisemblance mais riche de sens, traçant l’histoire de la géométrie et de l’art de bâtir, du paradis terrestre à nos jours, évoquant successivement et sans grand effort de cohérence la tour de Babel, le temple de Jérusalem, Euclide et Pythagore ;


	– des Devoirs ou règlements, essentiellement de caractère professionnel et moral, exposant les obligations mutuelles des ouvriers et de leurs maîtres et les engagements de ces derniers à l’égard de leurs commanditaires, seigneurs laïques ou plus souvent religieux. S’adressant à une population d’hommes rudes, ils s’efforcent d’en policer les mœurs et se démarquent à peine des manuels de morale en usage parmi les prêtres pour l’édification de leurs ouailles tout au long du Moyen Âge.




Le contenu même des versions les plus anciennes nous apprend que ces textes, rédigés par des clercs, étaient lus aux jeunes apprentis qui découvraient ainsi l’honorable ancienneté du Métier et devaient ensuite prêter serment – sans aucun doute sur l’Évangile – de respecter les Devoirs qu’ils contenaient. Cette réception apparemment fort simple, sur laquelle aucune autre information ne nous est parvenue, constituait l’essentiel des « cérémonies maçonniques » – pour autant que cette expression ait eu un sens en ces temps lointains.

Textes incontestablement liés à la maçonnerie opérative, c’est-à-dire à celle des maçons de métier, les Anciens Devoirs semblent avoir été partiellement réécrits dans le courant du XVIe siècle, peut-être pour concourir à un nouveau dessein. Certains y ont vu le premier témoignage de la transformation dite « spéculative » de la maçonnerie, désormais sans lien direct avec le métier de maçon, mais se consacrant à des objectifs exclusivement intellectuels ou moraux. Il reste que les Anciens Devoirs sont clairement attestés comme ayant été au centre des usages des premiers maçons spéculatifs connus, au XVIIe siècle, alors même que ces textes n’avaient certainement plus aucune implication de nature professionnelle.






Les théories de la transformation spéculative (XVIe-XVIIe siècle)


La théorie de la transition

Dès 1723, nous le reverrons, alors que se constituait la franc-maçonnerie moderne, organisée et structurée en Grandes Loges, la volonté de se rattacher sans hiatus ni discontinuité à l’ancienne maçonnerie opérative fut nettement affirmée par ses dirigeants. Leur souci n’était pas tant, du reste, de se prétendre les héritiers moraux d’hommes à leurs yeux frustes et peu éduqués – ils étaient même très enclins à rejeter une telle parenté –, mais plutôt d’affirmer la permanence d’une tradition institutionnelle, gage d’autorité morale. Cette présentation des origines de la maçonnerie répondait si bien aux aspirations communes de la plupart des maçons qu’elle devint à son tour une sorte de vulgate, de vérité universellement reçue et jamais réellement contestée, jusqu’à une date relativement récente. Il y a environ une quarantaine d’années, elle fut exposée de la manière la plus brillante par l’érudit maçonnique anglais Harry Carr (1900-1983) qui la porta à son plus haut degré de précision et de vraisemblance. En raison même de la thèse qui la sous-tend, elle reçut le nom de théorie de la transition1.

S’appuyant sur un grand nombre de faits établis qu’elle combine et interprète, elle repose sur l’idée fondamentale que la maçonnerie dite spéculative, apparue à la fin du XVIIe siècle, procédait d’une transformation progressive, graduelle et sans rupture, de l’ancienne maçonnerie opérative connue depuis le Moyen Âge.

Selon cette théorie, les loges de bâtisseurs de cathédrales s’étaient transformées en loges maçonniques modernes, rassemblant toutes les classes de la société ou presque et ne comptant plus guère dans ses rangs que des hommes parfaitement étrangers aux métiers du bâtiment.

On sait qu’à Londres, à plusieurs reprises au cours du XVIIe siècle, des personnes étrangères au Métier furent reçues dans un cercle de maçons opératifs pour devenir des maçons acceptés (accepted masons, ou free and accepted masons). Il est par ailleurs établi qu’une coutume semblable était observée en Écosse à la même époque. On appelait ces maçons honoraires des gentlemen masons.

Lorsque vers la fin du XVIe siècle les loges opératives déclinèrent, du fait de la décadence de la construction et de l’abandon, consécutif à la Réforme, des grands chantiers ecclésiastiques, les maçons opératifs se raréfièrent. Les loges furent peu à peu désertées, et en quelques décennies seuls y demeurèrent les maçons acceptés : la transformation spéculative était accomplie.

En 1686, dans son Histoire naturelle du Staffordshire, l’érudit anglais Robert Plot décrit ainsi l’existence et les usages de ces « accepted masons » et affirme qu’ils sont connus « dans toute la Nation ». Quelques années plus tard, en 1717, la Grande Loge de Londres peut naître de leur réunion.






Débats et controverses : la thèse de l’emprunt

Reçue sans discussion pendant de nombreuses années, la théorie de la transition fut sérieusement battue en brèche à partir de la fin des années 1970, par plusieurs chercheurs anglais2. Leurs critiques pointaient les généralisations hâtives opérées par cette théorie à partir de quelques faits et son interprétation peut-être abusive de certains termes.

On doit ainsi remarquer que la théorie de la transition postule nécessairement l’existence de loges opératives toujours organisées et vivantes au XVIe, voire au XVIIe siècle en Angleterre, pays où apparurent d’abord les plus anciennes loges spéculatives connues. Or, tout atteste qu’après notamment la Réforme anglicane (Acte de suprématie de 1534), et la dissolution des communautés religieuses qui en fut l’une des conséquences, les grands chantiers ecclésiastiques – qui par leur taille et leur durée justifiaient pour l’essentiel l’existence des loges – disparurent et que plus aucune loge opérative ne semble avoir laissé la moindre trace décelable dans l’histoire. Les deux ou trois exemples connus de loges au XVIIe siècle sont d’emblée des loges spéculatives. En transposant à l’Angleterre la pratique des gentlemen masons, connus en Écosse seulement, et en les considérant à l’égal des accepted masons, exclusivement anglais, la théorie de la transition mélange en réalité des contextes historiques parfaitement différents. Le récent réexamen de l’histoire des loges écossaises, comme nous le verrons plus loin, n’a fait que le confirmer.

Le mot freemason, qui désigne en anglais certains maçons opératifs de l’époque médiévale, est lui aussi trompeur. Il est certain qu’au Moyen Âge, il qualifie une classe particulière d’ouvriers spécialisés dans la taille fine d’une pierre se prêtant bien à la sculpture, dite pierre franche, soit en anglais free stone : c’étaient les free stone masons, dont l’appellation courante, par contraction, était freemasons. Lorsque les premiers maçons « non opératifs » apparaissent en Angleterre, ils sont généralement appelés free masons ou free-masons, et jamais freemasons. La séparation en deux mots, éventuellement reliés par un tiret, pourrait traduire tout autre chose qu’une variante orthographique insignifiante : elle suggérerait un sens tout à fait nouveau. Ces free masons étaient libres (free), car ils n’étaient plus soumis au moindre lien de dépendance à l’égard du métier de maçons auquel, précisément, ils n’appartenaient pas. Leur nom, bien loin de dénoter une continuité et donc une filiation, affirmerait au contraire une séparation complète par rapport à la tradition opérative.

Il faut enfin citer ici, pour l’écarter aussitôt, la thèse parfois encore soutenue selon laquelle la qualification de maçons libres ou francs maçons était due à des franchises supposées avoir été conférées au Moyen Âge par le pape à des maçons errants notamment originaires de Côme (Maîtres comacins), voyageant à travers l’Europe pour répandre leur savoir. On a fait justice de cette légende qu’aucun document n’a pu confirmer et dont on ne trouve pas trace avant le début du XVIIIe siècle.

Depuis une trentaine d’années, la plupart des érudits maçonniques anglais se sont convaincus que la maçonnerie spéculative est un phénomène original et nouveau, apparu dans des circonstances encore mal élucidées au cours du XVIIe siècle – peut-être un peu plus tôt –, dans le climat politique et religieux alors complexe et troublé de l’Angleterre. Sans lien direct avec les communautés de bâtisseurs, généralement issus des classes plutôt favorisées, les premiers maçons spéculatifs, pour des raisons que nous évoquerons plus loin – et qui sont encore largement conjecturales –, auraient alors délibérément emprunté certains usages connus pour avoir appartenu, jadis, aux loges de maçons opératifs.



La Masonry anglaise du XVIIe siècle (Ashmole, la Compagnie des maçons de Londres, les Maçons acceptés)


Nous ne disposons que de très peu de témoignages sur cette énigmatique Masonry anglaise du XVIIe siècle, dont l’origine est trouble, qui n’est certainement plus opérative mais qu’on hésite encore à qualifier de spéculative au sens le plus tardif du mot. Les informations qui nous sont parvenues, fragmentaires et décousues, sont cependant suggestives.

On doit évoquer en premier lieu la célèbre initiation à Warrington, en octobre 1646, d’Elias Ashmole (1617-1692), illustre antiquarian, c’est-à-dire amateur de choses et de connaissances anciennes, féru d’alchimie et d’astrologie. Alors qu’il séjourne dans le Lancashire, au moment de la révolte contre Charles Ier qui a plongé le pays dans la guerre civile, il est reçu dans une loge de huit membres, dont aucun n’est lié au métier de maçon. On ne sait rien de cette loge qui n’a laissé aucunes archives et dont le seul exploit connu est d’avoir reçu Elias Ashmole – qui en consigna le souvenir dans son journal (« I was made a Free Mason ») – et d’avoir utilisé à cette occasion un exemplaire des Anciens Devoirs, le manuscrit Sloane 3848, qui nous est parvenu.

Vers 1680, à Chester, les archives de Randle Holme III, peintre héraldiste du Cheshire, nous révèlent qu’une loge elle aussi non opérative existait. La liste de ses membres figure également sur un manuscrit des Anciens Devoirs, le Harleian 2054. On ne dispose d’aucune autre information à son sujet.

Enfin, on sait qu’en marge de la Compagnie des maçons de Londres, organisation corporative des Maîtres formée en 1356, existait à partir de 1621 une coutume nommée « Acceptation » (Acception) consistant à recevoir en qualité de membres honoraires (accepted) des personnes étrangères au Métier, mais également, ce qui est plus curieux, certains maîtres maçons. En 1682, Elias Ashmole, que nous retrouvons ici, fut invité à une réunion de ce cercle particulier de la Compagnie.

La théorie de la transition a fait grand cas de ces maçons acceptés. Il n’en demeure pas moins que ce phénomène est limité à Londres et qu’on n’a jamais établi le moindre lien entre l’Acceptation et les premières loges spéculatives connues dans la capitale au début du XVIIIe siècle.




Deux fausses pistes : le Compagnonnage et l’Ordre du Temple

L’histoire romantique de la franc-maçonnerie a proposé deux autres thèses, fort populaires, pour rendre compte des origines de la franc-maçonnerie moderne. Du Compagnonnage, organisation d’artisans née vers le XVe siècle, toujours en vie aujourd’hui, dont la maçonnerie spéculative serait la fille naturelle – et quelque peu dévoyée –, à l’inévitable Ordre du Temple survivant, après la mort de son dernier Grand Maître Jacques de Molay, sous les apparences de la franc-maçonnerie, les méandres d’une histoire fantaisiste et rêvée ont séduit et égaré nombre d’auteurs depuis deux siècles. À parcourir la littérature récente, on constate du reste que la veine n’en est pas épuisée.

L’évocation du Compagnonnage peut sembler naturelle et de bon sens. La proximité formelle des rituels et des décors en usage chez les Compagnons du Tour de France, de nos jours encore, et de ceux de la franc-maçonnerie renforce cette conviction. La ressemblance est cependant trompeuse. Avant la fin du XVIIIe siècle, nous n’avons que très peu d’informations fiables et précises sur l’organisation et les coutumes du Compagnonnage, né à la fin du Moyen Âge, en réaction contre le pouvoir des Corporations et des Maîtres, c’est-à-dire des employeurs. On sait en revanche que nombre d’usages symboliques et rituels aujourd’hui bien établis dans le Compagnonnage résultent d’emprunts massifs faits à la franc-maçonnerie spéculative – et non pas l’inverse ! – au XIXe siècle, époque à laquelle l’institution compagnonnique a pris sa morphologie définitive.

En outre, il faut souligner que le Compagnonnage est une tradition essentiellement française, alors que la mutation spéculative de la maçonnerie ne s’est effectuée qu’en Grande-Bretagne, à une époque où le Compagnonnage, tel que nous l’entendons en France, était inconnu en dehors du continent. En réalité, la confusion entre le Compagnonnage et la maçonnerie opérative – cette dernière n’étant qu’un des aspects du Compagnonnage qui renferme bien d’autres métiers – a facilité l’émergence d’une thèse que la documentation peine à étayer. Du reste, au sein de la maçonnerie elle-même, une telle conception n’a pas été défendue avant la fin du XIXe siècle.

S’agissant de l’Ordre du Temple, aboli en 1312 sous les coups conjugués du roi de France Philippe le Bel et du pape Clément V, l’idée qu’il aurait persisté secrètement en donnant naissance à la maçonnerie semble s’être formée dans le premier tiers du XVIIIe siècle. Elle dut se constituer en deux temps :


	– le premier fut d’affirmer l’innocence de l’« Ordre martyr », opinion assez généralement admise dès le milieu du XVIIe siècle, transmise dans des ouvrages de grand renom comme l’Histoire de la condamnation des Templiers publiée par Pierre Dupuy en 1654 et rééditée quatre fois jusqu’en 1751, ou la prestigieuse Histoire des religions ou Ordres militaires de l’Église et des Ordres de chevalerie de Jean Hermant, parue en 1725. Il s’y associa la conviction qu’un enseignement secret était dispensé aux Templiers et qu’il existait un « ésotérisme du Temple », source de l’ésotérisme maçonnique. Cette idée, dont on trouve la trace dès 1531 dans la Philosophie occulte d’Agrippa, fut sans doute inspirée par les accusations d’hérésie et de sacrilèges divers dont les Templiers furent couverts lors de leurs procès – et que Jacques de Molay lui-même nia jusqu’au dernier instant. Elle n’a jamais reçu la moindre confirmation documentaire, et tous les spécialistes de l’histoire de l’Ordre du Temple s’accordent aujourd’hui pour n’y voir qu’une légende tardive et sans fondement ;


	– le second temps s’identifie à l’irruption du thème de la chevalerie dans la franc-maçonnerie, au milieu des années 1730. Le Discours de Ramsay (1736), texte fondateur sur lequel nous reviendrons, en est la première attestation. Toutefois, s’il désigne bien une origine médiévale et chevaleresque à la maçonnerie, en Palestine au temps des Croisades, c’est aux chevaliers de Saint-Jean de Jérusalem qu’il fait explicitement référence – lesquels deviendront plus tard les chevaliers de Malte – et non aux Templiers. Cela n’empêchera nullement la maçonnerie de créer, dans les années 1750, plusieurs hauts grades s’inspirant d’un Ordre du Temple rêvé, voire d’en revendiquer l’héritage à la fois spirituel et matériel : le toujours mythique « trésor du Temple » n’a cessé, jusqu’à nos jours, de nourrir les fantaisies et les folies de quelques illuminés plus ou moins honnêtes et de leurs dupes.









La source écossaise (XVIIe siècle)

En 1988, l’éminent historien écossais David Stevenson, dans deux ouvrages marquants3, a apporté des lumières nouvelles sur les origines de la maçonnerie spéculative en examinant sous un jour nouveau le cas de l’Écosse.



Les Statuts de William Schaw (1598-1599)


C’est dans les deux dernières années du XVIe siècle que l’Écosse, petit pays alors bien séparé de l’Angleterre – et traditionnellement hostile à cette dernière –, procéda à une réforme profonde de l’organisation du métier de maçon. William Schaw (1550-1603), « Maître des ouvrages du roi et surveillant général des maçons », publia des Statuts créant dans toutes les villes une loge territoriale à laquelle étaient obligatoirement rattachés tous les maçons de son ressort. Cette loge permanente, sans lien avec un chantier particulier, était une sorte de section professionnelle qui contrôlait la formation des ouvriers et approuvait leur progression, du statut d’Apprenti (Entered Apprentice) à celui de Compagnon du métier (Fellowcraft). Elle pratiquait un rituel secret assez élaboré dont nous possédons les textes en usage à la fin du XVIIe siècle. Chaque loge, dans le dispositif mis en place par Schaw, travaillait en relation avec l’Incorporation, guilde bourgeoise des Maîtres, qui détenait à la fois le monopole de l’emploi et le pouvoir municipal.

Ce schéma diffère très sensiblement, on le voit, de celui des loges anglaises de chantier au Moyen Âge et des usages observés au temps des Anciens Devoirs. Or, très curieusement, on constate que non seulement l’organisation générale de la loge, mais également tout le vocabulaire désignant les grades maçonniques et les officiers d’une loge opérative en...






OPS/nav.xhtml



Sommaire


		Couverture


		Titre


		La Bibliothèque


		Copyright


		PRÉFACE


		PRINCIPALES ABRÉVIATIONS


		Livre premier - HISTOIRE DE LA FRANC-MAÇONNERIE FRANÇAISE
		Introduction


		CHAPITRE PREMIER - Les origines britanniques


		CHAPITRE II - Le siècle d'or (1725-1793)


		CHAPITRE III - Le temps des épigones (1796-1852)


		CHAPITRE IV - L'Église de la République (1852-1870)


		CHAPITRE V - Le troisième siècle de la maçonnerie française


		CONCLUSION


		BIBLIOGRAPHIE






		Livre II - LE RITE FRANÇAIS
		Généralités sur les Rites maçonniques


		CHAPITRE PREMIER - Les premiers pas de la franc-maçonnerie en France


		CHAPITRE II - Les sources documentaires


		CHAPITRE III - Fixation et évolution du Rite français


		CHAPITRE IV - Le Rite français et les « hauts grades »


		CONCLUSION - Actualité du Rite français


		BIBLIOGRAPHIE






		Livre III - LES RITES MAÇONNIQUES ÉGYPTIENS
		Première partie - HISTOIRE DE LA FRANC-MAÇONNERIE « ÉGYPTIENNE »
		CHAPITRE PREMIER - L'Europe et le rêve égyptien


		CHAPITRE II - Franc-maçonnerie, illuminisme et magie égyptienne au XVIIIe siècle


		CHAPITRE III - De retour d'Égypte, naissance des rites égyptiens


		CHAPITRE IV - Heurs et malheurs de Memphis et de Misraïm vers la fin du XIXe siècle


		CHAPITRE V - Le tournant occultiste (de la fin du XIXe siècle à 1945)


		CHAPITRE VI - Renaissance et dispersion des maçons d'Égypte






		Seconde partie - STRUCTURES, RITUELS ET ESPRIT DES RITES ÉGYPTIENS
		CHAPITRE VII - Histoire des rituels


		CHAPITRE VIII - Spécificités des grades symboliques


		CHAPITRE IX - La question des hauts grades égyptiens


		CHAPITRE X - Une franc-maçonnerie hermétique ?


		CHAPITRE XI - Perspectives d'avenir






		LES OBÉDIENCES ÉGYPTIENNES EN FRANCE


		LES GRADES ÉGYPTIENS


		BIBLIOGRAPHIE






		Livre IV - LE RITE ÉCOSSAIS ANCIEN ET ACCEPTÉ
		CHAPITRE PREMIER - Introduction


		CHAPITRE II - Le Rite Écossais Ancien et Accepté (REAA)


		CHAPITRE III - Les premiers degrés du REAA


		CHAPITRE IV - Les hauts grades ou l'amplification des trois premiers degrés


		CONCLUSION


		BIBLIOGRAPHIE






		Livre V - LE RITE ÉCOSSAIS RECTIFIÉ
		Première partie - ASPECTS HISTORIQUES
		CHAPITRE PREMIER - La franc-maçonnerie « écossaise » au XVIIIe siècle


		CHAPITRE II - La légende templière et la stricte observance


		CHAPITRE III - L'illuminisme maçonnique


		CHAPITRE IV - Les pères fondateurs


		CHAPITRE V - Heurs et malheurs de l'ordre rectifié (XIXe-XXe siècle)






		Seconde partie - STRUCTURES, PRATIQUES, DOCTRINE
		CHAPITRE VI - La double structure du régime écossais rectifié


		CHAPITRE VII - Sources et spécificités des grades symboliques rectifiés


		CHAPITRE VIII - L'Ordre intérieur et l'idéal chevaleresque


		CHAPITRE IX - La question de la grande profession


		CHAPITRE X - Une doctrine spirituelle ?






		BIBLIOGRAPHIE






		Livre VI - LES RITES MAÇONNIQUES ANGLO-SAXONS
		Première partie - ASPECTS HISTORIQUES
		CHAPITRE PREMIER - La querelle des anciens et des modernes


		CHAPITRE II - La grande loge unie d'Angleterre et le rituel de l'Union


		CHAPITRE III - La question des « autres grades » dans l'histoire maçonnique anglaise


		CHAPITRE IV - Sources et évolution de la franc-maçonnerie en Écosse et en Irlande


		CHAPITRE V - La franc-maçonnerie aux États-Unis






		Seconde partie - PRATIQUES
		CHAPITRE VI - De la loge à la Grande Loge


		CHAPITRE VII - Styles et workings de la craft masonry


		CHAPITRE VIII - Le rituel maçonnique anglais


		CHAPITRE IX - Les systèmes des autres grades


		CHAPITRE X - L'esprit de la maçonnerie anglo-saxonne et sa place en France






		CONCLUSION


		ANNEXE 1 - État de la franc-maçonnerie au Royaume-Uni et aux États-Unis


		ANNEXE 2 - La maçonnerie de style Anglo-saxon en France


		BIBLIOGRAPHIE






		Table des matières




Pagination de l'édition papier


		1


		2


		5


		6


		7


		8


		9


		11


		12


		13


		14


		15


		16


		17


		19


		20


		21


		22


		23


		24


		25


		26


		27


		28


		29


		30


		31


		32


		33


		34


		35


		36


		37


		38


		39


		40


		41


		42


		43


		44


		45


		46


		47


		48


		49


		50


		51


		52


		53


		54


		55


		56


		57


		58


		59


		60


		61


		62


		63


		64


		65


		66


		67


		68


		69


		70


		71


		72


		73


		74


		75


		76


		77


		78


		79


		80


		81


		82


		83


		84


		85


		86


		87


		88


		89


		90


		91


		92


		93


		94


		95


		96


		97


		98


		99


		100


		101


		102


		103


		104


		105


		106


		107


		109


		110


		111


		112


		113


		115


		116


		117


		118


		119


		121


		122


		123


		124


		125


		126


		127


		128


		129


		130


		131


		132


		133


		134


		135


		136


		137


		138


		139


		140


		141


		142


		143


		144


		145


		146


		147


		148


		149


		150


		151


		152


		153


		154


		155


		156


		157


		158


		159


		160


		161


		162


		163


		164


		165


		166


		167


		168


		169


		170


		171


		172


		173


		174


		175


		176


		177


		178


		179


		180


		181


		182


		183


		184


		185


		186


		187


		188


		189


		190


		191


		192


		193


		194


		195


		196


		197


		198


		199


		200


		201


		202


		203


		204


		205


		207


		208


		209


		210


		211


		213


		214


		215


		217


		218


		219


		220


		221


		222


		223


		224


		225


		226


		227


		228


		229


		230


		231


		232


		233


		234


		235


		236


		237


		238


		239


		240


		241


		242


		243


		244


		245


		246


		247


		248


		249


		250


		251


		252


		253


		254


		255


		256


		257


		258


		259


		260


		261


		262


		263


		264


		265


		266


		267


		268


		269


		270


		271


		272


		273


		274


		275


		277


		279


		280


		281


		282


		283


		284


		285


		286


		287


		288


		289


		290


		291


		292


		293


		294


		295


		296


		297


		298


		299


		300


		301


		302


		303


		304


		305


		306


		307


		308


		309


		310


		311


		312


		313


		314


		315


		316


		317


		318


		319


		321


		323


		324


		325


		326


		327


		329


		331


		333


		334


		335


		336


		337


		338


		339


		340


		341


		342


		343


		344


		345


		346


		347


		348


		349


		350


		351


		352


		353


		354


		355


		356


		357


		358


		359


		360


		361


		362


		363


		364


		365


		366


		367


		368


		369


		370


		371


		372


		373


		374


		375


		376


		377


		378


		379


		380


		381


		382


		383


		384


		385


		386


		387


		388


		389


		390


		391


		392


		393


		394


		395


		396


		397


		398


		399


		400


		401


		402


		403


		404


		405


		406


		407


		408


		409


		410


		411


		412


		413


		414


		415


		416


		417


		418


		419


		420


		421


		422


		423


		424


		425


		426


		427


		428


		429


		430


		431


		432


		433


		434


		435


		436


		437


		439


		441


		442


		443


		444


		445


		446


		447


		448


		449


		450


		451


		452


		453


		454


		455


		456


		457


		458


		459


		460


		461


		462


		463


		464


		465


		466


		467


		468


		469


		470


		471


		472


		473


		474


		475


		476


		477


		478


		479


		480


		481


		482


		483


		484


		485


		486


		487


		488


		489


		490


		491


		492


		493


		495


		497


		498


		499


		500


		501


		502


		503


		504


		505


		506


		507


		508


		509


		510


		511


		512


		513


		514


		515


		516


		517


		518


		519


		520


		521


		522


		523


		524


		525


		526


		527


		528


		529


		530


		531


		532


		533


		534


		535


		536


		537


		539


		541


		543


		545


		546


		547


		548


		549


		550


		551


		552


		553


		554


		555


		556


		557


		558


		559


		560


		561


		562


		563


		564


		565


		566


		567


		568


		569


		570


		571


		572


		573


		574


		575


		576


		577


		578


		579


		580


		581


		582


		583


		584


		585


		586


		587


		588


		589


		590


		591


		592


		593


		594


		595


		596


		597


		598


		599


		600


		601


		602


		603


		604


		605


		607


		608


		609


		610


		611


		612


		613


		614


		615


		616


		617


		618


		619


		620


		621


		622


		623


		624


		625


		626


		627


		628


		629


		630


		631


		632


		633


		634


		635


		636


		637


		638


		639


		640


		641


		642


		643


		644


		645


		646


		647


		648


		649


		650


		651


		652


		653


		655



Guide

		Couverture

		Le livre de la Franc-maçonnerie

		Début du contenu

		BIBLIOGRAPHIE

		Table des matières





OPS/images/logo_bibliotheque.jpg
[ BBlicTHeQue





OPS/cover/pagetitre.jpg
Sous la direction de
Alain Bauer et Roger Dachez

LE LIVRE

DELA

FRANC-MACONNERIE

sais-je?





OPS/cover/cover.jpg
Sous la direction de
Alain Bauer
Roger Dachez

LE LIVRE

DELA






